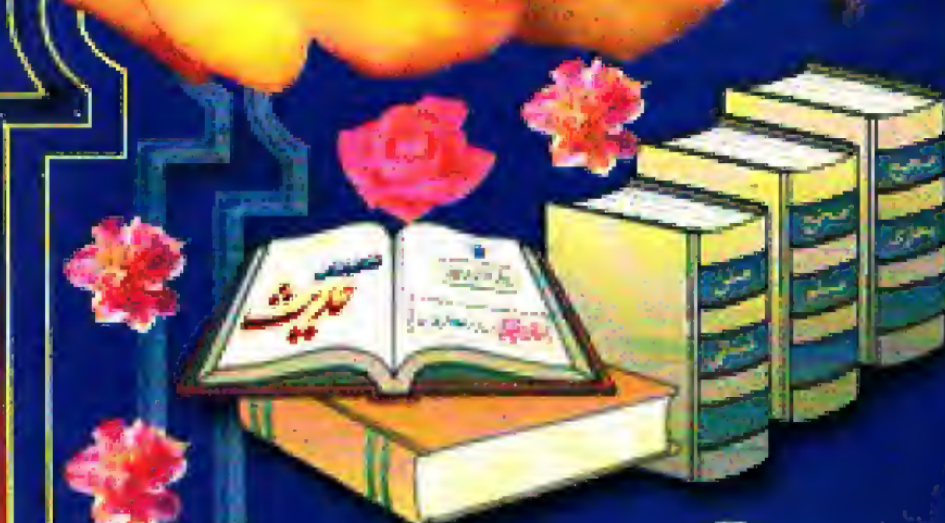


بچوں کے لیے

مختصر نصیبات

حلزون



پروفیسر ڈاکٹر فوراً مرحوم شاہزاد



پاکستان اگریڈی ہسٹ بکس نمبر 17887 گھن اقبال، لاہور

# ترتیبِ کتاب

اس کتاب میں مندرجہ ذیل عنوانات پر بچوں کیلئے حدیثیں پیش کی گئی ہیں:-

- ❖ علم
- ❖ اخلاقیات و آداب
- ❖ عبارات
- ❖ حقوق
- ❖ خصائص
- ❖ رذاکل

## انتساب

اپنے بیارے بیارے بچوں اور ان کی بیماری بیماری اتنی کے نام  
جو میرے علمی و تحقیقی کاموں میں معاونت توکرتے ہیں، مخل نہیں ہوتے  
اور جنہیں اللہ رب العزت نے میرے لئے باعثِ رحمت و وجہ تسلیم بنایا ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ وَالصَّلٰوةُ وَالسَّلَامُ عَلٰى سَيِّدِ الْعَرَبِ مَلِئِينَ اما بعده!

## «إِنَّمَا الْأَعْمَالُ بِالنِّتَائِجِ»

ایک حصہ سے میرا یہ ارادہ تھا کہ میں حدیث شریف کی کچھ خدمت کروں اور وہ حدیث رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میرے ذہن میں طالب علمی کے زمانہ سے ہے کہ

**مَنْ حَفِظَ عَلٰى أُمَّتٍ أَرْبِيعَنَ حَدِيْثًا مِنْ أَمْرِ دِيْنِهَا فَهُوَ مِنَ الْعُلَمَاءِ وَكُنْتُ لَهُ شَفِيقِنِعَالْيَوْمِ الْقِيَامَةِ**  
یعنی جس کسی نے میری امت کیلئے اسکی چالیس حدیثیں محفوظ (منضبط و مدون) کر دیں جو اس کے دینی امور سے تعلق رکھتی ہوں تو ایسا شخص (آخرت میں) زمرة علماء میں شمار ہو گا اور میں قیامت کے روز اس کی شفاقت کے روز اس کی شفاعت کروں گا۔ (الدیلمی)

میں نے متعدد بار ”اربعین“ مرتب کرنے کا ارادہ کیا مگر جب مختلف ارجاعین و یکھیں تو معلوم ہوا کہ تقریباً ہر موضوع اور ہر فن کے اعتبار سے پہلے ہی علمائے کرام نے اربعین مرتب کر کے اسلام والل اسلام کی ضرورت پوری کرتے ہوئے خدمتِ حدیث کی سعادت پائی ہے۔ البتہ بچوں کے حوالے سے زیادہ مجموعے وستیاب نہیں۔ چنانچہ یہ طے کیا کہ بچوں کیلئے ”اربعین“ مرتب کر کے بخشش و مغفرت کا سامان کروں۔ اس کا ایک عام اور آسان طریقہ تو یہ تھا کہ میں بھی چالیس اسکی احادیث مختب کر کے شائع کر اداوں جو بچوں سے متعلق ہوں۔ مگر میں نے ذرا مشکل راستہ اختیار کیا تاکہ بچوں کیلئے آسانی پیدا ہو اور سوال و جواب کی صورت میں اس طرح کا ایک رسالہ مرجب کرنے کا فیصلہ کیا جس طرح کے دور میں ”مختصر نصابِ سیرت و مختصر نصابِ فتنہ“ میں پہلے ہی مرجب کر چکا ہوں اور وہ باعث لفظ خلاائق ہو کر مقبول ہو رہے ہیں۔ (فالمحمد لله علی ذلک)

اللہ رب الحزت کا شکر بے حاب ہے کہ اس نے مجھے اس کام کی توفیق عطا فرمائی۔ اہل علم و فضل سے التماس ہے کہ وہ اس رسالہ میں کہیں کوئی ستم یا عیب پائیں تو تحریری طور پر راتم کی اصلاح فرمائیں۔

واضح ہو کہ میں نے زیرِ نظر احادیث کمپیوٹر کی مدد سے سی دی (CD) سے حاصل کی ہیں اور حدیثوں کے نمبر کمپیوٹر ازٹو ہیں۔  
حوالہ کیلئے دیکھئے ”موسوعۃ الحدیث الشریف“ تیار کردہ ”شرکة حرف لتقنيۃ المعلومات القاهرۃ مصر (2.1 Version)“  
بچوں کی سہولت کے قیش نظر میں نے احادیث پیش کرنے کا یہ اسلوب زیادہ مناسب جاتا کہ پہلے اردو میں حدیث شریف کا  
مفہوم یا ترجمہ دے دیا جائے اور پھر حدیث کا عربی متن درج کیا جائے، چنانچہ آپ اسے اس طرح پائیں گے۔ مثلاً  
”همارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، سلام میں پہل کرنے والا غرور و تکبر سے فوج جاتا ہے۔  
حدیث کے الفاظ یوں ہیں:- الْبَادِعُ بِالسَّلَامِ بَرِئٌ مِّنَ الْكُفَّارِ۔

پروفیسر ڈاکٹر نور احمد شاہ تاز

شیخ زايد اسلامک ریسرچ سینٹر

کراچی یونیورسٹی۔ کراچی

جنوری ۲۰۱۸ء

## اساتذہ کرام کی توجہ کیلئے

اساتذہ کرام سے التماس ہے کہ اس کتاب (رسالہ) کی تدریس سے پہلے وہ اسے ایک بار اول سے آخر تک پڑھ لیں۔

ہر روز بچوں کو صرف ایک حدیث (سوال و جواب کے انداز میں) یاد کرائیں جہاں کہیں غنی سوالات سے مزید وضاحت ہو سکتی ہو، مزید غنی سوالات کر کے بچوں کو ہر ہر حدیث کا مفہوم اس طرح ذہن نشین کر دیں کہ انہیں رثانہ لگانا پڑے۔

جو حدیث آپ کو آج پڑھانی ہے اسے آپ خود پہلے سے پڑھ کر آیں اور اس کی تعریج بھی ذہن میں متعین کر لیں تاکہ کلاس میں آپ کو حدیث کی فوری تعریج میں کوئی وقت نہ ہو۔

جب چند حدیثیں بچوں کو یاد ہو جائیں تو ان کا ایک ٹیکسٹ (ربانی) لیں۔

پوری حدیثیں یاد ہو جانے پر بچوں کے مابین مقابلہ کرائیں۔ جسے سب سے زیادہ حدیثیں یاد ہوں اسے اور اس کے بعد کے دو بچوں کو انعام دیں۔ اس طرح چند روپے خرچ کر کے آپ بھی خدمتِ حدیث اور فروغِ حبیب رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا شرف پائیں گے۔

اس بات کا تعین آپ خود کریں کہ یہ حدیثیں کس جماعت کے بچوں کو یاد کرائی جانی چاہیں۔ ہمارا خیال یہ ہے کہ چوتھی سے آٹھویں جماعت تک کسی درجہ میں انہیں ضرور مقرر کیا جانا چاہئے۔

اگر ممکن ہو تو تحوزی سی محنت کر کے بچوں کو عربی عبارت بھی یاد کر دی جائے اس سے یہ فائدہ ہو گا کہ بچے جہاں کہیں حدیث بیان کریں گے اصل الفاظ کے ساتھ کریں گے اور بچوں کی زبان سے کلامِ خداوندی یا کلامِ رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جاری ہو تو اس سے بہتر خوشی کی بات اور کیا ہو سکتی ہے۔ کم از کم چھوٹی حدیثیں تو عربی الفاظ کے ساتھ ہی یاد کرائی جائیں۔

# » علم «

## علم کے بارے میں احادیث

**سوال:-** علم حاصل کرنے کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** علم کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جو شخص علم طلب کرنے کے راستے میں لکھا ہے تو وہ جب تک واپس نہ لوئے اللہ ہی کے راستے میں ہے۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

عَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ رَّضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

مَنْ خَرَجَ فِي طَلَبِ الْعِلْمِ فَهُوَ فِي سَبِيلِ اللَّهِ حَتَّى يَرْجِعَ (سنن الترمذی، حدیث ۲۵۷)

**ترجمہ:-** طالب علم جب تک علم حاصل کرنے میں لگا رہتا ہے تب تک وہ اللہ کے راستے میں ہوتا ہے یعنی اس کی مثال ایک ایسے مسافر کی ہے جو اللہ کی خلاش میں لکھا ہو۔ چونکہ علم اللہ تک پہنچنے کا ایک فریضہ ہے اس لئے یہ کہا گیا کہ علم کی خلاش اور طلب میں نکلنے والا اللہ کے راستے میں ہے۔

**سوال:-** علم حاصل کرنے والے کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** علم حاصل کرنے والے (طالب علم) کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”اللہ اور اس کے رسول (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) کے بعد سب سے بڑا سُنّت وہ ہے جس نے علم کو سیکھا اور اس کو پھیلایا۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

أَلَا أَخِيرُكُمْ عَنِ الْأَجْوَدِ؟ أَلَّهُ أَلْأَجْوَدُ الْأَجْوَدُ - وَأَنَا أَجْوَدُ وَلِيْ أَكْمَرُ وَأَجْوَدُهُمْ

مِنْ بَعْدِنِي رَجُلٌ عَلِيمٌ عَلَمًا فَتَشَرَّ عِلْمَهُ، (کنز العمال ۲۸۷)

**ترجمہ:-** عام طور پر یہ خیال کیا جاتا ہے کہ سُنّت وہی ہے جو بہت سامال لوگوں میں لٹادے یا ضرورت مندوں کی مالی ضروریات پوری کر دے۔ مگر اس حدیث سے یہ معلوم ہوا کہ سخاوت صرف مال عی سے نہیں علم سے بھی کی جاسکتی ہے۔ اور علم کا سُنّت وہی ہے

جس نے خود علم سیکھا اور پھر دوسروں کو سکھانے کیلئے اپنا وقت اور اپنی محنت اور طاقت خرچ کی۔

**سوال:-** کیا علم حاصل کرنا ہر شخص کیلئے ضروری ہے؟

جواب:- جی ہاں! علم حاصل کرنا ہر شخص کیلئے ضروری ہے اور ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”ہر مسلمان (مرد و عورت) پر علم حاصل کرنا فرض ہے۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

**ظَلَبُ الْعِلْمِ فَرِيَضَهُ عَلَى كُلِّ مُسْلِمٍ** (مجموع الزوائد، ج ۱ ص ۱۲۰۔ اینہ ماجہ حدیث ۳۲۰)

**تعریف:-** علم حاصل کرنا ہر مسلمان پر فرض ہے مگر سوال یہ ہے کہ کتنا علم حاصل کرنا فرض ہے۔ اس سلسلہ میں علمائے کرام (محمد بن) نے لکھا ہے کہ اتنا علم حاصل کرنا فرض ہے جس سے دین کے احکامات، فرائض و واجبات اور حلال و حرام وغیرہ کا پتا چل سکے۔

**سوال:-** عالموں کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب:- عالموں کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”علماء کی عزت کرو کیونکہ وہ انبیاء کے داریث ہیں۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

**قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْرِمُهُمَا الْعُلَمَاءُ فَإِنَّهُمْ وَرَثَةُ الْأَنْبِيَاءِ**

**تعریف:-** عالموں کو انبیاء کا وارث کہنے کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جو علم اپنے نبیوں کو عطا کیا اسے عالم سمجھتے اور لوگوں کو سمجھاتے ہیں اس طرح عالم بھی لوگوں کو اچھی باقی سمجھانے کا کام کر کے نبیوں کے علم کے وارث کہلاتے ہیں۔  
ایک اور حدیث میں ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”علماء سے محبت رکھو ان سے بغضا شرکھو۔“ (مجموع الزوائد، ج ۱ ص ۱۲۲)

ایک اور حدیث میں ہے:-

”علماء کی بحروی کرو کہ وہ دنیا و آخرت کے چہ افر ہیں۔“

اس حدیث کے اصل الفاظ اس طرح ہیں:-

**عَنْ أَنَسِ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِنَّمَا يُعْلَمُ الْعُلَمَاءُ**

**فَإِنَّهُمْ سَرَبُ الدُّنْيَا وَمَصَابِيَّهُ الْآخِرَةِ** (کنز العمال، ج ۱ ص ۱۳۵)

## ﴿احسن و آداب﴾

### اخلاق کے بارے میں احادیث

**سوال:** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اخلاق کے بارے میں کیا تعلیم دی ہے؟

**جواب:** ”لوگوں کیلئے اپنے اخلاق کو بہتر بناؤ۔“ یعنی اللہ کے بندوں کے ساتھ اچھے اخلاق سے پیش آؤ۔  
حدیث کے اصل الفاظ یوں ہیں:-

**أَخْيَنْ خُلْقَكَ لِلنَّاسِ** (موطایام مالک، باب ما جاءتی حسن الخلق)

**ترجمہ:** یہ حدیث حضرت معاذ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان کی ہے۔ ان کا کہنا ہے کہ جب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان کو یمن کا حاکم پناکر رخصت کیا تو دیگر باتوں کے آخر میں یہ بات نصیحت کے طور پر فرمائی کہ ”اے معاذ! اپنے اخلاق کو بہتر بناؤ۔“ اس میں ہر مسلمان کیلئے یہ تعلیم ہے کہ وہ اپنے اخلاق اچھے بنائے، یعنی لوگوں کے ساتھ خوش اخلاقی سے پیش آئے۔  
کامل حدیث یوں ہے:-

عَنْ مَالِكِ أَنَّ مَعَاذَ بْنَ جَبَلٍ قَالَ آخِرُ مَا أُقْصَانِي بِهِ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حِينَ وَضَعَتُ  
رِجْلِي فِي الْغَرْزِ أَنَّ قَالَ أَخْيَنْ خُلْقَكَ لِلنَّاسِ يَا مَعَاذَ بْنَ جَبَلٍ

(ترجمہ) معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں جب میں نے اپنا پاؤں رکاب میں رکھا اور میں روانہ ہونے لگا تو پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھے ہدایت (وصیت) کرتے ہوئے فرمایا، اے معاذ! لوگوں کے ساتھ اپنا اخلاق اچھا رکھنا۔  
ایک اور حدیث میں ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

إِنَّ مِنْ أَحَيْكُمْ إِلَيْكُمْ أَخْسِنُكُمْ أَخْلَاقًا (صحیح بخاری، بیج ۲، ص ۳۲، کتاب الناقب)

یعنی تم میں سے مجھے سب سے اچھا وہ لگتا ہے جس کے اخلاق بہت اچھے ہوں۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایک مومن بندہ اپنے اچھے اخلاق کی وجہ سے ان لوگوں کا درجہ حاصل کر لتا ہے جو رات بھر نقلی نمازیں پڑھنے والے اور ہمیشہ دن کو روزہ رکھنے والے ہوں۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ غَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :  
إِنَّ الْمُؤْمِنَ لَيَذِرُكَ بِحُسْنِ خُلُقِهِ دَرْجَةً الصَّالِبِينَ الْقَابِرِ (سنن ابو داؤد: حدیث ۳۱۶۵)

تعریف:- یعنی خوش اخلاقی اسی عمدہ چیز اور اسکی اچھی خوبی ہے کہ اس کی بدولت اللہ تعالیٰ خوش اخلاق بندوں کو وہ درجہ عطا کرتا ہے جو رات بھر جاگ کر نقلی نماز پڑھنے والوں اور ہمیشہ دن بھر روزہ رکھنے والوں کو مشکل سے مٹاتا ہے۔ اس سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ خوش اخلاقی کتنی تینی دولت اور اعلیٰ درجہ کی نعمت ہے۔

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِ إِيمَانًا  
أَخْسَنُهُمْ حُلُقًا وَخِيَارُ كُمْ خِيَارُ كُمْ لِنَسَاءِهِمْ حُلُقًا (ترمذی: حدیث ۱۰۸۲۔ الداری: حدیث ۲۶۷۲)

”مومنوں میں سب سے کامل ایمان والا شخص وہ ہے جو ان سب میں سے اچھے اخلاق کا مالک اور اپنے گھر والوں کے ساتھ نرم ہو۔“

جبکہ ایک اور حدیث میں ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”تمہارا پنچ بھائی کیلئے مسکرا دینا بھی صدقہ ہے۔“

اس حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي ذِرَّةَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ تَبَشَّرُكَ فِي وَجْهِ أَخِيكَ لَكَ صَدَقَةٌ  
(ترمذی: حدیث ۱۸۷۹)

توہث:- اور کی آخری دو حدیثوں میں خوش اخلاقی کے سلسلہ میں یہ بات واضح کر دی گئی ہے کہ ہم صرف دوسروں کے ساتھ ہی خوش اخلاقی سے بھیش نہ اسیں بلکہ اپنے گھر والوں کے ساتھ بھی نرمی اور خوش اخلاقی سے بات کریں اور خوش اخلاقی میں کسی سے مسکرا کر بات کر لینے کو صدقہ کرنے کا مطلب یہ ہے کہ جس طرح مالی صدقہ و خیرات سے ثواب ملتا ہے اس طرح خوش اخلاقی پر بھی ثواب ملتا ہے۔

## سلام کے بارے میں احادیث

**سوال:** سلام کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیں کیا تعلیم دی ہے؟

**جواب:** سلام کے بارے میں حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ سے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”اے بیٹے! جب کبھی تم اپنے گھر والوں کے پاس (کہیں سے) آؤ تو انہیں سلام کرو۔  
یہ تمہارے لئے اور گھر والوں کیلئے باعث برکت ہو گا۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

عَنْ أَنَّسِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ يَا بْنَيَّ  
إِذَا دَخَلْتُمْ عَلَى أَهْلِكَ فَسَلِّمُوا كَمَا كُنْتُمْ عَلَيْكُمْ وَعَلَى أَهْلِ بَيْتِكُمْ (ترمذی: حدیث ۲۶۲۲)  
ایک اور حدیث میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا حکم سلام کے بارے میں یوں ملتا ہے۔  
آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”کہ تم جسے جانتے ہو اسے اور جسے نہیں جانتے اسے بھی سلام کرو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

تَقْرِيَّةُ السَّلَامَ عَلَى مَنْ عَرَفَ وَمَنْ لَمْ تَعْرِفْ (مشکوٰۃ، بخاری: حدیث ۲۔ مسلم حدیث ۵۶)

ایک اور حدیث میں سلام کے بارے میں یوں بتایا گیا ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

السَّلَامُ قَبْلَ الْكَلَامِ (مشکوٰۃ، ترمذی: حدیث ۲۶۲۳)

”یعنی کوئی بھی بات کرنے سے پہلے سلام کرو۔“

**سوال:-** سلام میں پہل کے کرنی چاہئے بڑے کو یا چھوٹے کو؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”سلام میں پہل کرنے والا غرور و تکبر سے فیض جاتا ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**الْبَادِئُ بِالسَّلَامِ بَرِئٌ مِّنَ الْكِبْرِ** (المحقق، مشکلۃ)

یعنی سلام کی ابتداء چھوٹا کرے یا بڑا جو بھی پہلے سلام کرے گا وہ غرور و تکبر سے محفوظ رہے گا۔ اس سے یہ بھی معلوم ہوتا ہے کہ سلام نہ کرنا یا سلام میں پہل نہ کرنا غرور اور تکبر کی علامت ہے۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”چھوٹا بڑے کو، چلتا ہوا شخص بیٹھے کو، کم لوگ زیادہ لوگوں کو سلام کریں۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**يُسِّلِمُ الصَّغِيرُ عَلَى الْكَبِيرِ وَالْعَازُّ عَلَى الْقَاعِدِ وَالْقَلِيلُ عَلَى الْكَثِيرِ** (بخاری: حدیث ۵۷۳)

**ترجمہ:-** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ چھوٹوں کو چاہئے کہ وہ بڑوں کو سلام کرنے میں پہل کریں لیکن اس کا یہ مطلب نہیں کہ بڑا چھوٹے کو سلام نہ کرے یا سلام کرنے میں پہل نہ کرے، حق تو یہی ہے کہ چھوٹا ہی سلام کرنے میں پہل کرے۔ لیکن اگر بڑا بھی پہل کر دے تو بھی حرج نہیں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جو تمام مسلمانوں سے مرتبہ میں بڑے ہیں وہ بچوں کو بھی سلام کر لیا کرتے تھے۔ چنانچہ ایک حدیث میں ہے کہ

”نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بچوں کے پاس سے گزرے اور بچوں کو سلام کیا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى عِلْمَانٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِمْ** (بخاری: حدیث ۲۰۳۱)

”یعنی اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بچوں کے پاس سے گزرے اور انہیں سلام کیا۔“

اس سے معلوم ہوا کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بچوں پر بڑے ہمراں تھے اور خود انہیں سلام کرنے میں بھی پہل کر لیا کرتے تھے۔

**سوال:-** کیا مرد ہور توں کو اور عورتیں مردوں کو سلام کر سکتی ہیں؟

**جواب:-** اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی ایک حدیث اس طرح ہے کہ ”پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہور توں کے پاس سے گزرے اور انہیں سلام کیا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

إِنَّ النَّبِيًّا صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ عَلَى نِسَوَةٍ فَسَلَّمَ عَلَيْهِنَّ (مسند احمد بن حنبل، حدیث فی مسندا لکوفین، مشکوہ)

ایک اور حدیث میں ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ایک روز مسجد میں تشریف لائے تو کچھ عورتیں مسجد میں ایک طرف بیٹھی ہوئی تھیں۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں ہاتھ کے اشارے سے سلام کیا۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ فِي الْمَسْجِدِ يَوْمًا وَعَصِبَةً مِنَ النِّسَاءِ

قُعُودًا فَالْوَالِي بِيَدِهِ بِالشَّلِيمِ (ابوداؤد: حدیث ۳۵۲۸۔ ترمذی: حدیث ۲۶۲۱)

**ترجمہ:-** اس حدیث سے یہ معلوم ہوا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یوقت ضرورت ہاتھ کے اشارہ سے بھی سلام کر لیتے تھے، البتہ کرتے وقت آپ زبان سے (آہستہ سے) بھی سلام کرتے تھے۔

**سوال:-** کیا غیر مسلمون (Non Muslims) کو سلام کا جواب دیا جائے؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”اگر کوئی غیر مسلم تمہیں سلام کرنے میں پہل کر لے تو اسے صرف و علیکم کہہ کر جواب دو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

إِذَا سَلَّمَ عَلَيْكُمْ أَهْلُ الْكِتَابِ فَقُوْلُوا وَعَلَيْكُمْ (بخاری: حدیث ۵۷۸۸۔ مسلم: حدیث ۳۰۲۲)

**ترجمہ:-** غیر مسلموں کو سلام میں پہل نہ کی جائے اور اگر وہ سلام کریں تو اس کا جواب صرف و علیکم کہہ کر دیا جائے، کیونکہ سلام سلامتی کی دعا ہے اور سلامتی کی دعا مسلمان مسلمان کیلئے کرتا ہے، غیر مسلم کیلئے نہیں۔

**سوال:-** سلام کرنے پر کوئی اجر یا ثواب بھی ملتا ہے؟

جواب:- مگر ہاں! ثواب ملتا ہے۔ حضرت عمران بن حسین رضی اللہ تعالیٰ عنہ صحابی کہتے ہیں کہ ایک شخص نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے آتے ہی سلام کہا، السلام علیکم اور بیٹھ گیا۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے و علیکم السلام کہہ کر جواب دیا اور فرمایا دس۔ پھر ایک اور شخص آیا اور اس نے آکر کہا السلام علیکم و رحمۃ اللہ۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے بھی جواب (و علیکم السلام) دیا اور وہ بھی بیٹھ گیا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا میں۔ پھر ایک اور شخص آیا اور اس نے آکر کہا السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اسے بھی جواب دیا وہ بیٹھ گیا تو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا تھیں۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عِمَرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ أَنَّ رَجُلًا جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ فَرَدَّ عَلَيْهِ ثُمَّ جَلَسَ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ عَشْرًا ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ عَشْرَ قَوْنَ ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَةُ اللَّهِ وَبَرَكَاتُهُ ثُمَّ جَاءَ آخَرُ فَقَالَ تَلَاثُونَ (ترمذی: حدیث ۲۶۱۳)

**تشریح:-** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ السلام علیکم کہنے پر دس نیکیاں ملتی ہیں، السلام علیکم و رحمۃ اللہ کہنے پر تیس نیکیاں اور السلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ کہنے پر تیس نیکیاں ملتی ہیں۔

**سوال:-** کیا سلام کا جواب دینا ضروری ہے اگر کوئی سلام کا جواب نہ دے تو؟

**جواب:-** سلام کا جواب دینا واجب ہے اگر کوئی جواب نہ دے تو اسے گناہ ملے گا کیونکہ قرآن کریم میں سلام کے بارے میں اللہ تعالیٰ کا حکم یہ ہے کہ

وَإِذَا حُبِّيْتُم بِتَعْجِيْلٍ فَحَيْثُوا بِأَخْيَرَ مِنْهَا أَوْ رُدْوَهَا (سورۃ النساہ: ۸۵)

یعنی جب تمہیں سلام کیا جائے (کسی لفظ سے) تو تم اس سے بہتر (الفاظ سے) جواب دو یا (کم از کم وہی الفاظ) لو گا تو دو۔

اس آیت سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ چونکہ سلام کا جواب دینے کا حکم اللہ نے دیا ہے اس لئے جواب نہ دینے والا اللہ کے حکم کی خلاف درزی کر کے گناہ گار بھہرے گا۔

**سوال:-** اگر کسی جگہ بہت سے لوگ بیٹھے ہوں اور کوئی نیا آنے والا سلام کرے تو کیا سب پر سلام کا جواب دینا واجب ہے؟  
**جواب:-** اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جب ایک جماعت کا گزر ہو، تو ان میں سے ایک شخص کا سلام کرنا کافی ہے  
اور بیٹھے ہوئے لوگوں میں سے ایک شخص کا جواب دینا کافی ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَلَيْهِ نِبْنِ أَبِي طَالِبٍ مَرْفُوعًا قَالَ يُبْرِزِيُّ عَنِ الْجَمَاعَةِ إِذَا مَرَقَّا أَنْ يُسْلِمُمْ  
أَخْدُهُمْ وَيُبْرِزِيُّ عَنِ الْجُلُوْسِ أَنْ يَرْدُ أَخْدُهُمْ (المحقق فی شعب الایمان)

## ہاتھ ملانا

**سوال:** سلام کے ساتھ ساتھ ہاتھ ملانے (مصافحہ کرنے) کا روایج عام ہے اس کے بارے میں کوئی حدیث ہے؟

**جواب:** مجی ہاں! سلام کے ساتھ ساتھ ہاتھ ملانا یا مصافحہ کرنا سنت ہے اور اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ ”جب دو مسلمان مل کر مصافحہ کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کی حمد کرتے ہیں اور استغفار کرتے ہیں تو اللہ تعالیٰ ان کی مغفرت کر دیتا ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**اَذَا التَّقَىَ الْمُسْلِمَانِ فَلْتَصَافَحَا وَحَمْدَ اللَّهِ وَاسْتَغْفِرَاهُ غُفْرَانُهُمَا** (سنن ابو داؤد: حدیث ۳۵۳۵۔ سنن ترمذی ۱۵)

**ترجمہ:** اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ مصافحہ کرنا سنت ہے اور جب مصافحہ کیا جائے تو ساتھ ساتھ اللہ کی تعریف اور استغفار بھی کیا جائے ایسا کرنے سے گناہ معاف ہوتے ہیں۔ ایک اور حدیث میں ہے کہ مصافحہ کرنا مکمل سلام ہے۔  
اس حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**عَنْ أَبِي أُمَامَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ تَحَمَّرْتُكُمْ بَيْنَكُمُ الْمُصَافَحَةُ**

یعنی سلام کرنے اور ہاتھ ملانے سے سلام مکمل ہوتا ہے۔

(یہ حدیث مسلم و ترمذی میں ہے۔)

## آدابِ مجلس

**سوال:-** کچھ لوگ اکٹھے بیٹھے ہوں وہاں بیٹھنے کا کیا طریقہ ہے؟

جواب:- حضرت حذیفہ صحابی رسول کہتے ہیں کہ جو شخص کسی مجلس (حلقہ) کے نیچے میں آکر بیٹھے وہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے خذیک قابل ملامت ہے۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**مَلْعُونٌ عَلَى إِسَانِ مُحَمَّدٍ مَنْ قَعَدَ وَسَطَ الْحَلْقَةِ** (مشکوٰۃ کتاب الآداب باب الجلوس والقُوم والمشی)

یعنی اگر کہیں لوگ پہلے سے حلقة بنائے بیٹھے ہیں تو نیا آنے والا اس حلقة میں اس طرح نہ بیٹھے کہ اس کی پیشہ بعض لوگوں کی طرف ہو اور وہ اکیلا ہی نیچے میں بیٹھا ہو۔ بلکہ آنے والے کو اس حلقة میں کہیں خالی جگہ دیکھ کر اسی ادب سے بیٹھنا چاہئے، جس طرح مجلس کے آداب کے مطابق دیگر لوگ بیٹھے ہوں۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ

”کوئی شخص کسی شخص کو اس کی جگہ سے اٹھا کر اس کی جگہ خود نہ بیٹھے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**لَا يَقِيمُ الرَّجُلُ الرَّجُلَ مِنْ مَجْلِسِهِ ثُمَّ يَجْلِسُ فِيهِ**

(بخاری: حدیث ۲۹۸۵، ترمذی: حدیث ۲۲۷۶، ابو داؤد: حدیث ۳۱۹۰)

یعنی کسی کو اس کی جگہ سے اٹھا کر اس کی جگہ بیٹھنا آدابِ مجلس کے خلاف ہے اور اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو ایسا کرننا پسند نہیں۔

**سوال:-** جہاں کہیں دو افراد پہلے سے بیٹھے ہوں تیر ان میں کیسے آکر شامل ہو؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”دو اشخاص کے ساتھ تیر ان کی اجازت کے بغیر نہ بیٹھے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

لَا تَجِلِّسْ بَيْنَ رَجُلَيْنِ إِلَّا بِإِذْنِهِمَا (مشکوٰۃ: کتاب الاداب)

**ترجمہ:-** یعنی پہلے کہیں دو افراد بیٹھے ہوں اور تیر کوئی آئے تو وہ پہلے سے بیٹھے ہوئے افراد سے پوچھئے کہ انہیں اس کے ساتھ بیٹھنے پر کوئی اعتراض تو نہیں، ممکن ہے وہ آپس میں کوئی ذلتی بات چیز کر رہے ہوں اور اس کے آنے سے وہ بات نہ کر پائیں۔

## گھر میں داخل ہونے کی اجازت کے بارے میں احادیث

سوال:- کیا گھر میں داخل ہوتے ہوئے اجازت لے کر داخل ہونا ضروری ہے اگرچہ اپنا ہی گھر ہو؟

جواب:- جی ہاں اپنے گھر میں بھی گھر والوں سے اجازت لے کر داخل ہونا چاہئے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے صحابی کلدہ بن الحنبل کہتے ہیں، ایک بار صفوان بن امیہ نے ان کو دودھ اور ہرنی کا بچہ اور کچھ بھیرے دے کر رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں بھجا یہ اس وقت کی بات ہے جب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم وادی مکہ کے بالائی حصہ میں تھے، کلدہ کہتے ہیں کہ میں یہ جیزیں لے کر نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور سلام کے بغیر حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس بہنچ گیا، تو نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے مجھے سے فرمایا، واہیں جاؤ اور پھر سلام کر کے اندر آنے کی اجازت مانگو۔ اس کے بعد اندر آؤ۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ كَلْدَةَ بْنِ حَنْبَلٍ أَنَّ صَفْوَانَ بْنَ أُمَيَّةَ بَعْثَهُ إِلَيْهِ وَجَدَ أَيْمَةً وَصَفَا بِيْسَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَالنَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ بِأَغْلِيِ الْوَادِي قَالَ فَدَخَلْتُ عَلَيْهِ وَلَمْ أُسْلِمْ وَلَمْ أَسْتَأْذِنْ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذْ جِئْتُ فَقُلْ أَسْلَامًا عَلَيْكُمْ أَدْخُلْ (الترمذی: حدیث ۳۶۳۲)

(ابوداؤد: حدیث ۷۵۰)

ایک اور حدیث میں ہے کہ ایک آدمی نے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پوچھا کہ کیا میں اپنی اتنی کے پاس جانے سے پہلے بھی اجازت لیکر جاؤں۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہاں ماں کے پاس جانے سے پہلے بھی اس سے اجازت مانگو۔ اس آدمی نے کہا کہ میں اپنی اتنی کے ساتھ ہی رہتا ہوں۔ آپ نے فرمایا اس کے باوجود اجازت لے کر ہی جاؤ۔ اس نے کہا میں اپنی اتنی کا سارا کام کا ج کرتا ہوں۔ فرمایا ہاں پھر بھی اجازت لے کر ہی اس کے پاس جاؤ۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَطَاءِ بْنِ يَسَارٍ أَنَّ رَجُلًا سَأَلَ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَسْتَأْذِنُ عَلَى أُمِّيْ فَقَالَ شَعْمَ فَقَالَ الرَّجُلُ إِنِّي مَعَهَا فِي الْبَيْتِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسْتَأْذِنْ عَلَيْهَا فَقَالَ الرَّجُلُ إِنِّي خَادِمُهَا - فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اسْتَأْذِنْ عَلَيْهَا أَتُحِبُّ أَنْ تَرَاهَا غُرَبَانَةً ؟ قَالَ لَا فَقَالَ فَاسْتَأْذِنْ عَلَيْهَا (موطا امام مالک: حدیث ۱۵۱۹)

**ترجمہ:** ان دونوں حدیثوں سے یہ بات پتہ چلتی ہے کہ اپنے گھر میں اگر پار بھی آنا پڑے اور گھر میں سبھی ماں بھی کیوں نہ ہو اس سے بھی اجازت لے کر گھر میں اور اس کے پاس آنا چاہئے بغیر اجازت کے نہ اپنے گھر میں داخل ہوں نہ کسی کے گھر میں۔ کیونکہ معلوم نہیں گھر والے کس حالت میں ہوں۔ اجازت لینے سے یہ فائدہ ہو گا کہ کم از کم وہ اپنالباس درست حالت میں کر لیں گے اور یہ بھی اس حدیث سے معلوم ہوا کہ پھوٹ کو ادب سکھانے کیلئے یوں بھی کیا جاسکتا ہے کہ اگر وہ بغیر سلام کئے گھر میں یا کمرے میں آجائیں تو انہیں کہا جائے واپس جاؤ اور پھر سلام کر کے آؤ۔

**سوال:-** گھر میں آنے کیلئے اجازت لینے کا کیا طریقہ ہے؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ایک صحابی ربعی بن حراش نے بیان کیا ہے کہ ایک شخص نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور اس نے کہا کیا میں اندر آسکتا ہوں؟ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اپنے ایک خادم سے کہا کہ جاؤ اس شخص کو اندر آنے اور اجازت لینے کا طریقہ سکھاؤ، اور اس سے کہو کہ (جب تم اندر آنا چاہو تو) تو یوں کہو "السلام علیکم، کیا میں اندر آسکتا ہوں"۔ اس شخص نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یہ بات سن لی اور (غورا) کہا السلام علیکم، کیا میں اندر آسکتا ہوں۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے (یہ سن کر) اسے اندر آنے کی اجازت دے دی اور وہ آگیا۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ زَيْدِيِّ بْنِ حَرَاشَ قَالَ جَاءَ رَجُلٌ فَاسْتَأذَنَ عَلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَأْتُمْ  
فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لِحَادِمِهِ أُخْرِجُوكُمْ إِلَى هَذَا فَعْلَمَةُ الْإِسْتِئْدَانِ فَقُلْ لَهُ قُلْ  
السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَدْخُلُوهُ فَسَمِعَهُ الرَّجُلُ فَقَالَ السَّلَامُ عَلَيْكُمْ أَدْخُلُوهُ فَأَذْنَ لَهُ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَخَلَ (ابوداؤ: حدیث ۳۵۰۸، منداحمد: حدیث ۲۲۰۳۶)

**ترجمہ:-** اس حدیث شریف سے معلوم ہوا کہ جب کسی کے گھر یا ہنسی گھر کے کسی کمرہ میں داخل ہوں اور وہاں پہنچے سے لوگ موجود ہوں تو باہر کھڑے ہو کر کہنا چاہئے السلام علیکم، کیا مجھے اندر آنے کی اجازت ہے؟ اور پھر جب اجازت مل جائے تو اندر داخل ہونا چاہئے ورنہ نہیں۔

## اجازت کے ہریڈ آداب

**سوال:-** کسی کے گھر یا اپنے گھر میں داخل ہوتے وقت دروازہ پر دستک دی یا بل (Bell) بھائی اور اندر سے کسی نے کہا کون ؟  
**جواب:-** کیا جواب دیا جائے ؟

**جواب:-** حضرت چابر رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ ایک بار میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور میں نے آواز دی، حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دریافت فرمایا کون ؟ میں نے کہا ”میں ہوں“۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم باہر تشریف لائے اور فرمادے تھے میں میں (کیا ہوتا ہے)۔

عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ أَتَيْتُ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَدَعَوْتُ فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ هَذَا قُلْتُ أَنَا قَالَ فَخَرَجَ وَهُوَ يَقُولُ أَنَا أَنَا (صحیح مسلم: حدیث ۱۱۰۳، بخاری ۲۵۸۱)

**سوال:-** اگر کسی کو چھینک آئے تو کیا اس پر بھی کوئی دعا پڑھی جاتی ہے؟  
جواب:- ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جب تم میں سے کسی کو چھینک آئے تو اسے چاہئے کہ وہ الحمد لله کہے اور جو اس کے پاس بیٹھا ہوا سے چاہئے کہ وہ چھینکنے والے سے کہے یہ رحمک اللہ۔ اور پھر چھینکنے والے کو چاہئے کہ وہ کہے یہ دینکم اللہ وَيَضْلِلُمْ بَاكُمْ۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

اذا عَطَّلَ أَحَدُكُمْ فَلَيَقُلِ الْحَمْدُ لِلَّهِ وَلَا يَقُلْ أَخْزُونَأَوْ صَاحِبَهُ، يَرْحَمُكَ اللَّهُ فَإِذَا قَالَ لَهُ، يَرْحَمُكَ اللَّهُ فَلَيَقُلِ يَهْدِيَكُمْ اللَّهُ وَيَضْلِلُمْ بَاكُمْ (صحیح بخاری: حدیث ۱۵۶۷، ابو داؤد: حدیث ۳۳۷۷)

**ترجمہ:-** اس حدیث میں چھینکنے کے آداب بیان ہوئے ہیں۔ جب کسی کو چھینک آئے تو اسے منہ پر ہاتھ دیا رومال (شوہید وغیرہ) رکھنا چاہئے اور الحمد للہ چھینکنے کے بعد کہنا چاہئے۔ دوسرے لوگ جو اس کے آس پاس ہوں انہیں چاہئے کہ وہ چھینکنے والے کیلئے دعا کریں اور یوں کہیں یَرْحَمُكَ اللَّهُ یعنی اللہ تم پر رحم فرمائے۔ پھر وہ چھینکنے والا شخص ان لوگوں کیلئے اس طرح کہہ کر دعا کرے: يَهْدِيَكُمْ اللَّهُ وَيَضْلِلُمْ بَاكُمْ یعنی اللہ چھینکنے والے اور تمہارے حالات اچھے کر دے۔  
یاد رہے کہ یہ آداب نزلہ زکام والے مریض کے نہیں، جسے چھینکیں بہت آتی ہوں بلکہ عام حالات میں کسی کو چھینک آتا ایک نعمت اور اللہ کا فضل ہے اسی لئے اس پر الحمد للہ کہہ کر اللہ کی تعریف اور اس کا شکر ادا کیا جاتا ہے۔

**سوال:-** جمائی آنے پر کیا کرنا چاہئے؟

جواب:- ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جب تم میں سے کسی کو جمائی آئے تو اسے چاہئے کہ وہ اپنا ہاتھ منہ پر رکھ کر منہ بند کر لے۔“  
حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

اذا تَكَاهَبَ أَحَدُكُمْ فَلَيُمْسِكَ بِيَدِهِ عَلَى فِي (صحیح مسلم: حدیث ۱۱۵۱، ابو داؤد: حدیث ۳۳۷۳)

**ترجمہ:-** جمائی آناستی کی علامت اور مرض کی نشانی ہے۔ اس لئے جمائی آنے پر منہ پر ہاتھ رکھنا چاہئے اور جمائی کو روکنے کی کوشش کی جائے۔

## کھانے پینے کے آداب

**سوال:-** کھانے پینے کے آداب کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** حضرت عمر بن ابی مسلم عبد اللہ الاسد بیان کرتے ہیں کہ میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زیر مگر انی پر درش پارا تھا اور کھانا کھاتے ہوئے میرا تھا پلیٹ میں ہر طرف گھوم رہا تھا۔ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”لے لو کے بسم اللہ پڑھ کر کھاؤ اور اپنے دامیں ہاتھ سے کھاؤ، اور جو تمہارے سامنے (قریب) ہے وہ کھاؤ۔

اس کے بعد میں نے ہمیشہ ایسے ہی کھایا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عُمَرَ بْنِ أَبِي سَلَمَةَ قَالَ كُنْتُ غُلَامًا فِي جِبْرِيلَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ وَكَافَتْ يَدِيْ تَطْبِيقُ فِي الصَّحْفَةِ فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ سَمِّ اللَّهُ وَكُلْ بِيَمِينِكَ وَكُلْ مِمَّا يَلِيكَ (مجھی بخاری: حدیث ۷۹۵، مسلم: حدیث ۳۷۱)

**ترجمہ:-** اس حدیث میں کھانے پینے کے آداب بیان کئے گئے ہیں۔ اپنی پلیٹ میں کھائیں، اپنے سامنے سے کھائیں، پوری پلیٹ میں اور ہر ادھر ہاتھ نہ گھمائیں۔ اگر کسی دوسرے کے ساتھ مل کر ایک ہی برتن میں کھارہے ہوں تو اپنے سامنے سے کھائیں۔ دوسرے کے سامنے جو چیز ہے اس کی طرف ہاتھ نہ لے جائیں۔ بسم اللہ الرحمن الرحيم پڑھ کر کھانا کھانا شروع کریں۔ دامیں ہاتھ سے کھائیں۔ اور آخر میں الحمد للہ کہیں۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ

عَنْ أَبِي رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّهُ نَهَا أَنْ يَشْرَبَ الرَّجُلُ قَائِمًا (مسلم: حدیث ۲۷۲، سنن الترمذی ۱۸۰۰)

**ترجمہ:-** اس حدیث میں کھڑے ہو کر پینے سے منع کیا گیا ہے اور کھڑے ہو کر کھانے پینے کو بہت برا کھا گیا ہے۔ شادی بیاہوں اور پارٹیوں میں اکثر لوگ کھڑے ہو کر کھاتے پینے ہیں۔ حالانکہ حدیث رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں ایسا کرنے سے منع کیا گیا ہے۔ ہمیں چاہئے کہ ایسے موقعوں پر ہم خود بھی بیٹھ کر کھائیں ہمیں اور دوسروں کو بھی بتائیں کہ اس طرح کھڑے ہو کر کھانے پینے سے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے منع فرمایا ہے۔

**سوال:-** پانی پینے کے آداب حدیث میں کیا بتائے گئے ہیں؟

**جواب:-** حضرت ابن عباس رضی اللہ تعالیٰ عنہ (جو حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے چچازاد بھائی تھے) نے بتایا ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”کچھ پینا ہو تو ایک ہی سانس میں اونٹ کی طرح نہ پی جاؤ، بلکہ دو اور تین بار پیو  
اور پینے سے پہلے بسم اللہ پڑھو اور پی چکنے کے بعد الحمد للہ کہو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ إِبْرَاهِيمَ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَشْرِبُوا وَاحِدًا كَشْرِبِ الْبَعْيرِ وَلِكِنْ  
اَشْرِبُوا مَثْلًا وَثُلْثًا وَسَمُّوا اِذَا آتَيْتُمْ شَرِبَتْمُ وَاخْمِدُوا اِذَا آتَيْتُمْ رَفَعَتْمُ (سنن الترمذی: حدیث ۱۸۰)

**ترجمہ:-** اس حدیث سے معلوم ہوا کہ پانی پینے سے پہلے بسم اللہ پڑھی جائے۔ پانی دو اور تین سانسوں میں پیا جائے۔  
آخر میں الحمد للہ کہا جائے۔ بلکہ اور حدیثوں میں ہے کہ دائیں ہاتھ سے پانی پیا جائے اور بیٹھ کر پیا جائے اور پینے سے پہلے پانی کو  
ایک نظر دیکھ بھی لیا جائے تاکہ پانی میں کوئی ایسی چیز نہ ہو جو نقصان دہ ہو۔

## لباس کے بارے میں احادیث

**سوال:-** کیا لڑکے لاکیوں کی طرح کے رنگ برلنگے لباس پہن سکتے ہیں؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”رَبِّيْشِيْ لِبَاسُ اُوْرَسُونَيْ كَيْ زَيْوَرَاتٍ (سونا) مِيرِيْ أَمْتَ كَيْ مَرَدُوْنَ كَيْلَيْهِ پَهْنَنَا حَرَامٌ هُوَ اُوْرَتُوْنَ كَيْلَيْهِ حَلَالٌ۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

حَرَمَ لِبَاسُ الْخَرَبِ وَالْذَّهَبِ عَلَى ذُكُورِ أُمَّتِيْ وَأَجْلَى لِأَنَّا يَهُمْ

(سنن النسائي: حدیث ۵۰۵، سنن الترمذی: حدیث ۱۶۲۲)

**ترجمہ:-** اس حدیث میں مردوں کیلئے دو جیزوں سے منع کیا گیا ہے۔ ربیشی کپڑے پہننے سے اور سونے کے زیورات یا کسی بھی  
فلک میں سونا پہننے سے خواہ وہ گھری کاجیمن ہو یا بٹن کی صورت میں ہو یا مگلے میں لاکٹ کی صورت میں ہو۔

ایک اور حدیث میں عورتوں سے مشابہت اختیار کرنے یعنی عورتوں کے سے لباس پہننے، ان کی طرح بناؤ سمجھاد کرنے اور  
ان کی طرح کے بال بنانے سے منع کیا ہے۔ حدیث اس طرح ہے:-

”نَبِيْ كَرِيمٌ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَفِيَ لِعْنَتُ اللَّهِ كَيْ لَعْنَتُ هُوَ اُوْرَتُوْنَ سَيِّرَتُهُمْ مِنْ مَشَابِهِتِهِمْ بِالرِّجَالِ  
اوَانِ عَوْرَتُوْنَ پَرْ جَوْ مَرَدُوْنَ سَيِّرَتُهُمْ مِنْ مَشَابِهِتِهِمْ كَرِيْتَیْ ہیں۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

لَعْنَ اللَّهِ مُحَنَّثِي الرِّجَالِ الَّذِينَ يَتَشَبَّهُونَ بِالنِّسَاءِ وَالْمُتَرَجَّلَاتِ مِنَ النِّسَاءِ وَالْمُتَشَبِّهَاتِ بِالرِّجَالِ

(کنز العمال ۱۶/۵۳۱۱۲، وابن ماجہ ۱۸۹۳)

**سوال:-** ننگے سر رہنے یا ٹوپی پہننے کے بارے میں کوئی حدیث ہے؟

**جواب:-** جی ہاں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا فرماتی ہیں:-

”نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سفید ٹوپی پہنتے تھے جو آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے سر پر جھی رہتی تھی۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ :** كَانَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَلْبِسُ قَلْنسُوَةً بَيْضَاءً لَا طِئَةً

(کنز العمال: حدیث ۱۸۲۸۵)

**ترجمہ:-** اس حدیث سے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا سفید ٹوپی پہننا ثابت ہے اور دیگر احادیث میں عمامہ پہننے کا بھی بیان ہے مگر کسی حدیث سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم عام طور پر ننگے سر رہتے ہوں، بلکہ ٹوپی یا عمامہ میں سے کوئی نہ کوئی چیز بھی شہ پہنے رہتے تھے۔ اس لئے ننگے سر رہنا صحیک نہیں بلکہ کوئی خوبصورت سی ٹوپی چین کے رکھنا ہی بہتر اور سنت ہے۔

**سوال:- پیشاب کرتے وقت کی کوئی خاص احتیاط بھائی گئی ہے؟**

**جواب:-** جی ہاں۔ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

**”پیشاب کی چھینٹوں سے بچو۔ اس لئے کہ عام طور پر قبر میں عذاب اسی وجہ سے ہوتا ہے۔“**

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

**ئَنْرَهُوا مِنَ الْبَوْلِ فَإِنَّ عَامَةً عَذَابَ الْقَفْرِ مِنْهُ** (کنز العمال، ۲۶۳۶۵/۹)

ایک اور حدیث میں ہے کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

**”تم میں سے جب کوئی شخص پیشاب کرے تو دمیک ہاتھ سے استخناہ کرے۔“**

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

**قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا شَرِبَ أَحَدُكُمْ فَلَا يَعْنَفَنَّ فِي الْإِنَاءِ وَإِذَا أَتَى الْخَلَاءَ فَلَا يَمْسِي ذَكْرَهُ بِيَمِينِهِ وَلَا يَمْسِي ذَكْرَهُ بِيمِينِهِ** (بخاری، کتاب الوضو: حدیث ۱۳۹، صحیح مسلم: حدیث ۲۹۲)

**نوٹ:-** باتحہ روم یا کھلی جگہ جہاں بھی پیشاب کرنے کی جگہ ہو، پیشاب کرتے وقت اس بات کا خاص خیال رکھا جائے کہ پیشاب کی چھینٹیں پاؤں یا جسم کے یا بائس کے کسی حصہ پر نہ پڑیں۔

## آدابِ بیتِ الخلاء

(باتحروم ہنانے کے آداب)

**سوال:-** کیا حدیث میں بیتِ الخلاء (باتحروم) کے آداب بھی بیان ہوئے ہیں؟

جواب:- جیسا۔ بیتِ الخلاء کے آداب سمجھاتے ہوئے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
یہ بیتِ الخلاء چنات کے رہنے کی جگہیں ہیں تو جب کوئی شخص بیتِ الخلاء جائے تو اسے چاہئے کہ وہ یہ کہتا ہوا جائے ہے:-

**اللَّهُمَّ إِنِّي أَعُوذُ بِكَ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَاثِ**

یعنی اے اللہ میں ناپاک جوؤں (فرمادہ) سے تحریک نہ کرو۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

أَنَّ هَذِهِ الْخُشُوشَ مُحْتَضَرَةٌ فَإِذَا أَتَى أَخْدُوكُمُ الْخَلَاءَ فَلَا يَقُولُ أَعُوذُ بِاللَّهِ مِنَ الْخُبُثِ وَالْخَبَاثِ

(ابوداؤ: حدیث ۵، ابن ماجہ: حدیث ۲۹۲، مشکوکہ باب آدابِ الخلاء، مندرجہ ۱۸۵۲۵)

**سوال:-** کیا بیتِ الخلاء میں بیٹھنے کا کوئی خاص طریقہ ہے؟

جواب:- جیسا۔ حضرت ابوالیوب انصاری رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جب تم قضاۓ حاجت کیلئے (باتحروم) جاؤ تو نہ قبلہ کی طرف منہ کر کے بیٹھو اور نہ قبلہ کی طرف پیٹھ کر کے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي أَيُوبَ الْأَنْصَارِيِّ قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا أَتَى أَخْدُوكُمُ الْغَائِطَ فَلَا يَسْقِفِلُ الْقِبْلَةَ وَلَا يُوَلِّهَا ظَهِيرَهُ شَرِقُوا أَوْ غَرِبُوا (صحیح بخاری باب ۱۰۶، حدیث ۳۸۸، صحیح مسلم: حدیث ۳۸۸)

**ترجمہ:-** باتحروم میں اگر C.W. اس طرح لگی ہو کہ اس پر بیٹھنے سے منہ قبلہ کی طرف ہوتا ہو یا پیٹھے قبلہ کی طرف ہوتی ہو تو ایسے باتحروم میں قضاۓ حاجت کیلئے نہ بیٹھنا چاہئے جہاں کہیں C.W. اس طرح لگی ہوا سے جلدی اکھڑوا کر دوسرے رُخت سے گلوانا چاہئے تاکہ بیٹھنے والے کا رُخت یا پیٹھے قبلہ کی طرف نہ ہو۔ کھلی جگہ پر جہاں باتحروم نہ ہوں اور لوگ کھیتوں کھلیاںوں میں قضاۓ حاجت کو جاتے ہوں وہاں بھی خیال رکھنا چاہئے کہ قبلہ کی طرف منہ یا پیٹھ کر کے نہ بیٹھیں۔

**سوال:-** باحروم سے لکلنے کی بھی کوئی دعا ہے؟

**جواب:-** جی ہاں، نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، جب تم میں سے کوئی شخص بیت الخلاء سے باہر لکلنے تو یہ کہے:-

**الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنِ الْأَذْنِ وَعَافَانِي**

یعنی تمام تعریفیں اللہ کیلئے ہیں جس نے مجھ سے اس تکلیف وہ چیز کو دور کیا اور مجھے عافیت بخشی۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي رَضِيٍّ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ كَانَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ إِذَا حَرَجَ مِنَ الْخَلَاءِ قَالَ  
**الْحَمْدُ لِلّٰهِ الَّذِي أَذْهَبَ عَنِ الْأَذْنِ وَعَافَانِي** (سنن ابن ماجہ: حدیث ۲۹، مشفقۃ باب آداب الخلاء)

**تشریح:-** بیت الخلاء کے آداب کے بارے میں اور بھی احادیث ہیں، جن میں یہ بات بھی بتائی گئی ہے کہ بیت الخلاء میں باقی کرنا، کھاننا، کسی کی بات کا جواب دینا منع ہے۔

بسا اوقات یہ دیکھا گیا ہے کہ لوگ باحروم کے اندر ہوتے ہیں اور باہر سے کوئی دوسرا آواز دینے لگتا ہے کہ جلدی کرو، باہر آؤ، یا مگر دالے پوچھنے لگتے ہیں کون ہے باحروم میں اور اندر والائپنا نام بتاتا ہے۔ اسی طرح بعض جگہوں پر باحروم میں بھی فون لگے ہوتے ہیں اور لوگ وہاں بھی فون سن کر جواب دیتے ہیں، یہ سب اسلام کے سکھائے ہوئے آداب اور اسلامی کلھر کے خلاف ہے۔

مسجدوں، مدرسوں، اسکولوں، کالجوں اور دیگر عام مقامات پر بننے ہوئے باحروم لوگ کچھ باقی لکھتے رہتے ہیں یہ بہت سی خراب عادت اور برآ کام ہے۔ ایسا نہیں کرنا چاہئے۔

**سوال:-** سونے کیلئے لیٹنے کا کوئی طریقہ ایسا بھی ہے جس سے منع کیا گیا ہو؟

**جواب:-** جی ہاں، منہ کے مل لیٹنے (اوندھائیٹنے) سے منع کیا گیا ہے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

**قُمْ فَإِنَّهَا نَوْمَةُ جَهَنَّمَ يَعْنِي النَّوْمُ عَلَى التَّوْجِهِ**

اٹھو کہ اس طرح سونا جہنمیوں کا سونا ہے یعنی چہرے کے مل۔

(کنز العمال ۱۵/۳۱۳۷۹، ابن ماجہ، کتاب الادب باب الشی عن الا ضطجع علی الوجه ۱۵/۳۷۸)

سنن ابن ماجہ میں اس روایت میں یہ بھی ہے کہ حضرت چنید ناہی ایک صحابی اوندھے لیٹئے ہوئے تھے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے انہیں اس حال میں لیٹنے سے منع کرتے ہوئے فرمایا کہ اے چنید اٹھو اور یوں نہ لیٹو کہ یہ جہنمیوں کا سالیٹنا ہے۔

## ﴿عِبَادَاتٍ﴾

### نماز کے بارے میں احادیث

**سوال:-** کیا بچوں کو نماز پڑھنے کا حکم اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دیا ہے؟

**جواب:-** جی ہاں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:

”لپئے بچوں کو جب وہ سات سال کے ہو جائیں تو نماز پڑھنے کو کہوا اور جب وہ دس برس کے ہو جائیں

تو انہیں نماز ادا کرنے پر مارو۔ اور ان کے بستر الگ کر دو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَمْرٍو بْنِ شُعْبَنَةَ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مُرِقَا  
أَوْ لَادُكْمٌ بِالصَّلْوَةِ وَهُمْ أَبْنَاءُ سَبْعِ سِينَةٍ وَاضْرِبُوهُمْ عَلَيْهَا وَهُمْ أَبْنَاءُ عَشَرِ سِينَةٍ وَفَرِقُوا  
بَيْنَهُمْ فِي الْمَضَاجِعِ (من ابو داؤد: حدیث ۳۱۸، و مسند احمد ۲۳۰۲)

**تعریف:-** نماز اگرچہ بالغ ہونے پر فرض ہوتی ہے اور بچے عموماً پدرہ رسولہ سال برس میں بالغ ہو جاتے ہیں جبکہ بچیاں تیرہ چودہ سال میں لیکن نماز کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا حکم یہ ہے کہ سات سال سے ہی شروع کر دی جائے اور اگر دس سال کی عمر کا بچہ ہو جائے اور وہ نماز پڑھنے پر حمایت سے کہا جائے یہاں تک کہ پھر بھی نہ پڑھنے والے سزا کے طور پر اس کی پٹائی بھی کی جاسکتی ہے۔

بچوں کو چاہئے کہ وہ خود ہی نماز کا خیال رکھیں۔ سات سال کی عمر سے ہی پابندی سے نماز ادا کریں تاکہ والدین کو یہ ضرورت  
ہی نہ پڑے کہ وہ ان کی پٹائی لگائیں۔

**سوال:-** گھر میں نماز پڑھنا بہتر ہے یا مسجد میں؟

**جواب:-** حضرت عمر فاروق رضی اللہ تعالیٰ عنہ کے بیٹے حضرت عبد اللہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ

”جماعت کے ساتھ ادا کی جانے والی نماز پر اس نماز سے تاکہیں غنائزیاہ ثواب ملتا ہے جو اکیلے پڑھی جائے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي سَعِيدٍ أَنَّهُ سَمِعَ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ صَلَاةُ الْجَمَاعَةِ تَفْضُلُ صَلَاةَ الْفَرْدِ بِسَبْعِ وَعِشْرِينَ دَرْجَةً (بخاری باب فضل صلاة الجماعة: حدیث ۶۰۹، و مسلم: حدیث ۱۰۳۸)

**تعریف:-** اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ گھر پر یا کہیں بھی اکیلے نماز پڑھیں گے تو ایک نماز کا ثواب ایک ہی کا ہے جبکہ مسجد میں یا مسجد کے علاوہ جماعت کے ساتھ نماز ادا کریں گے تو تاکہیں مگزا زیادہ ثواب ملتا ہے۔ اس لئے نماز با جماعت مسجد میں ادا کرنی چاہئے۔

**سوال:-** کوئی ایسا عمل ہے جس سے ایک مسلمان کے سارے گناہ معاف ہو جائیں؟

**جواب:-** حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا:-

”جو شخص ہر نماز کے بعد ۳۳ بار سبحان اللہ ، ۳۳ بار الحمد اللہ ، اور ۳۳ بار اللہ اکبر اور لا إله إلا الله وَحْدَهُ، لا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ پڑھے تو اس کے تمام گناہ معاف کر دیئے جاتے ہیں، اگرچہ سندھر کے جھاؤ کے برادری کیوں نہ ہوں۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ سَبَبَهُ اللَّهُ فِي دُبُرِ كُلِّ صَلَاةٍ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ وَخَمِيدَ اللَّهُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ وَكَثِيرَ اللَّهُ ثَلَاثًا وَثَلَاثِينَ فَيَلْكَ تِسْعَةَ وَتِسْعُونَ وَقَالَ تَمَامُ الْمَائِدِ لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ وَحْدَهُ، لَا شَرِيكَ لَهُ، لَهُ الْمُلْكُ وَلَهُ الْحَمْدُ وَهُوَ عَلَى كُلِّ شَيْءٍ قَدِيرٌ غُفِرَتْ حَطَاطِيَّةُ وَإِنْ كَانَتْ مِثْلَ زَبَدِ الْبَحْرِ (مسلم: حدیث ۹۳۹)

**تعریف:-** نماز ایک ایسی عبادت ہے کہ جس کیلئے وضو بنانے پر بھی گناہ معاف ہوتے ہیں۔ جس کیلئے مسجد کی طرف پل کر جانے پر بھی گناہ معاف ہو جاتے ہیں، جس کی ادا یگی سے اللہ تعالیٰ راضی ہوتا ہے۔ جس کے بعد دعا کریں تو دعا قبول ہوتی ہے۔ جس کے بعد حدیث میں بیان کئے گئے الفاظ پڑھیں تو کتنے ہی گناہ کیوں نہ ہوں سب کے سب معاف ہو جاتے ہیں (سوائے کبھی کہ گناہوں کے)۔ قیامت کے دن سب سے پہلا سوال نماز کے بارے میں ہو گا کہ بتاؤ نماز ادا کیا کرتے تھے یا نہیں؟ حالانکہ اللہ تعالیٰ کو سب کا حال معلوم ہے۔

## مسجد کے آداب

**سوال:-** مسجد کے آداب کیا ہیں؟

**جواب:-** مسجد کے آداب کے بارے میں ایک بات ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ فرمائی ہے کہ  
”کوئی بدبودار حیز، کجی لہسن، پیاز وغیرہ کھا کر مسجدوں میں نہ آیا کرو۔“

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

عَنْ أبِي عُمَرْ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَنْ أَكَلَ مِنْ هَذِهِ الْبَقْلَةِ فَلَا يَقْرُئَنَّ مَسْجِدَنَا حَتَّى يَذْهَبَ رِيحُهَا يَعْنِي التَّوْهُرَ (مسلم، کتاب الساجد: حدیث ۱۷۸، صحیح بخاری: حدیث ۸۰۶)

**سوال:-** نماز سے جسم و جان کو بھی کوئی فائدہ ہے؟

**جواب:-** جی ہاں۔ نماز کے بے شمار ظاہری اور باطنی فائدے ہیں۔ ان میں سے ایک ظاہری فائدہ یہ ہے کہ اس سے شفافیت ہے۔  
حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ بیان کرتے ہیں کہ

”میں مسجد میں درود حکم کی وجہ سے لیٹا ہوا تھا، رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تشریف لائے اور (مجھ سے) فرمایا کیا تم بیمار ہو؟ میں نے کہا  
ہاں یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اٹھو اور نماز پڑھو۔ بے شک نماز میں شفاء ہے۔“

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

عَنْ أبِي هُرَيْرَةَ قَالَ هَجَرَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهَجَرَتْ فَصَلَّيْتُ ثُمَّ جَلَّسْتُ فَأَلْتَفَتَ إِلَيْنِي النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَشْكَمْتَ دَرْدَرَ قُلْتُ نَعَمْ يَا رَسُولَ اللَّهِ قَالَ ثُمَّ فَصَلَّى فَإِنِ الصَّلَاةُ شِفَاءٌ (کتاب الطیب ابو حیم، ابن ماجہ: حدیث ۳۲۳۹)

**سوال:-** وضو میں مسواک کرنے کی کیا وجہ ہے؟

**جواب:-** وضو بنتے وقت مسواک کرنے کا مقصد منہ کو بدبو سے پاک کرنا ہے، حدیث شریف میں ہے، حضرت عائشہ صدیقہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بیان کرتی ہیں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔  
”مسواک منہ کو پاک کرتی ہے اور پروردگار کو راضی کرتی ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَ: قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَلْبَوْكَ مَظْهَرَةً لِلْفَمِ مَرْضَاةً لِلرَّبِّ (صحیح بخاری، کتاب الصوم، سنن النسائی: حدیث ۵)

ایک اور حدیث میں ہے کہ  
”اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم رات اور دن میں جب بھی سوکر اٹھتے تو وضو کرنے سے پہلے مسواک کرتے تھے۔“

**ترجمہ:-** مسواک کرنا سنت ہے اور اس کا مقصد دامتوں اور منہ کی صفائی ہے، آج کل جس طرح کی غذا ہیں ہم کھاتے ہیں ان کے استعمال سے دانت اور معدہ اکثر خراب رہتے ہیں۔ اس لئے اور بھی ضروری ہے کہ مسواک یا ٹوٹھبرش استعمال کریں، ٹوٹھبرش سے بھی منہ اور دانت خوب صاف ہو جاتے ہیں لیکن اگر اس کے ساتھ ساتھ مسواک بھی استعمال کیا جائے تو سنت پر عمل کا ثواب بھی ملے گا اور صفائی بھی خوب ہو گی۔

# ﴿ حقوق ﴾

## والدین کے بارے میں احادیث

**سوال:-** والدین کے بارے میں آپ کیا جانتے ہیں؟

**جواب:-** ابو اور اُنی یا پاپ اور ماں یا پاپا اور ماں کو والدین کہتے ہیں۔

**سوال:-** والدین کے بارے میں ہمارے بیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیں کیا بتایا ہے؟

**جواب:-** والدین کے بارے میں ہمارے بیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہے:-

”اگر کسی کے ماں باپ اس سے ناراض ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی اس سے ناراض ہو جاتا ہے۔

اور اگر ماں باپ خوش ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی ایسے بچوں سے خوش ہوتا ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَكِنْ قَالَ مَنْ أَرْضَى وَالِّذِيْهِ فَقَدْ أَرْضَى اللَّهُ وَمَنْ أَشَحَّ وَالِّذِيْهِ فَقَدْ أَشَحَّ اللَّهُ

(کنز العمال، ج ۲۶، ص ۳۷۰)

**تشریح:-** اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ والدین کو ناراض کرنے سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے اور اگر کسی نے اپنے ماں باپ کو خوش رکھا تو اس سے اللہ بھی خوش ہوتا ہے۔

## والدین کے حقوق

**سوال:-** والدین کے حقوق کے بارے میں ہمارے نبی (کریم) صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** ایک صاحب خانہ کعبہ کے طواف کے دوران ہبھی ماں کو اپنی پیٹھ پر اٹھائے ہوئے طواف کردار ہے تھے کہ اسی اثناء میں ان کی نظر نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر پڑی اور انہوں نے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پوچھا کہ کیا (پیٹھ پر اپنی ماں کو اٹھا کر طواف کردا کر) میں نے ان کا حق ادا کر دیا؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، نہیں بلکہ ایک آہ کے برابر بھی نہیں۔

(تفسیر ابن کثیر سورہ ممی اسرائیل تفسیر آیت ۲۳، بحوالہ مندرجہ ذیل)

**ترجمہ:-** خانہ کعبہ کے ارد گرد سات چکر عبادت کی نیت سے لگانا طواف کھلاتا ہے۔ اگر کوئی شخص کسی کو اپنی پیٹھ پر اٹھا کر چلے تو ظاہر ہے کہ یہ خاص مشقت کا کام ہے اور چند قدم چل کر وہ حنک جائے گا۔ حدیث میں بیان ہوا کہ ایک شخص اپنی امی کو اپنی پیٹھ پر اٹھا کر طواف کر رہا تھا کہ اس کی ملاقات پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے ہو گئی اور اس نے ان سے پوچھ ہی لیا کہ یہ جو میں اپنی امی کو اتنی مشقت سے طواف کردار ہوں تو کیا اس سے میری امی کے جو حقوق مجھ پر ہیں وہ ادا ہو جائیں گے؟ تو پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا نہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ ماں کے حقوق بچوں پر بہت زیادہ ہیں اس قدر زیادہ کہ اگر کوئی اس کو اپنی پیٹھ پر اٹھا کر طواف جیسی عبادت بھی کر دائے جب بھی وہ حقوق ادا نہیں ہوتے۔ پھر پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، نہ ایک آہ کے برابر ثابت ہوا کہ ماں کے حقوق بچوں پر بہت زیادہ ہیں اور بچوں کو اپنے ماں باپ کی فرمانبرداری اور بہت خدمت کرنی چاہئے کیونکہ انہوں نے بچپن میں بچوں کی بہت زیادہ محنت و مشقت سے دیکھے بھال اور پرورش کی جس کی وجہ سے بچوں پر ان کے حقوق بہت زیادہ ہیں۔

**سوال:-** والدین (ماں باپ) کے حقوق کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا؟

جواب:- والدین کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”اللَّهُ تَعَالَى كَيْ رِضَا وَالْوَالِدُ كَيْ رِضَا مِنْ هُنَّا رَاشِكُو وَالْوَالِدُ كَيْ رَاشِكُو مِنْ هُنَّا“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍ وَعَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ رِضَى الرَّبِّ فِي رِضَى الْوَالِدِ وَسَخْطُ الرَّبِّ فِي سَخْطِ الْوَالِدِ (سنن الترمذی: حدیث ۱۸۲۱)

**تعریف:-** اس حدیث شریف میں بتایا گیا ہے کہ اگر کسی کے والدین اس سے ناراض ہوں تو اللہ تعالیٰ بھی اس شخص سے ناراض ہو جاتا ہے۔ اور اگر کوئی شخص اپنے والدین کی خدمت کر کے انہیں راضی (خوش) رکھے تو اس شخص سے اس کے عمل (خدمت) کی وجہ سے اللہ تعالیٰ بھی راضی (خوش) ہوتا ہے۔

یعنی والدین کو کسی صورت ناراض نہیں کرنا چاہئے کیونکہ ان کی ناراشکی سے اللہ تعالیٰ ناراض ہوتا ہے اور جس شخص سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو جائے تو پھر اس کو کسی کام میں نہ تو کامیابی ہو سکتی ہے اور نہ آخرت میں اس کی بخشش۔

**سوال:-** ماں باپ کی خدمت کرنے سے کیا ملتا ہے؟

جواب:- ماں باپ کی خدمت کرنے سے اللہ تعالیٰ خوش ہوتا ہے اور آخرت میں جنت ملے گی۔ اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی یہ حدیث قابل غور ہے کہ ایک شخص نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ہاتھ میں ہاتھ دے کر یہ وعدہ (بیعت) کرتا ہوں کہ ہجرت اور جہاد (کی جب ضرورت ہو گی) کروں گا اور اس پر اللہ تعالیٰ سے اجر و ثواب کی امید رکھتا ہوں۔

پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس شخص سے پوچھا کہ کیا تمہارے والدین میں سے کوئی زندہ ہے؟ اس نے کہا کہ دونوں زندہ ہیں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، کیا تم اللہ سے اجر کی امید رکھتے ہو؟ اس نے کہا، جی ہاں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اپنے والدین کے پاس چلے جاؤ اور ان سے حسن سلوک کرو۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

أَقْبَلَ رَجُلٌ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ أَبَا يَعْلَمَ عَلَى الْهِجْرَةِ وَالْجِهَادِ أَبْتَغِنِ الْآخِرَةَ مِنَ اللَّهِ قَالَ فَهَلْ مِنْ وَالَّذِي كَأْخَدُ حَيْثُ قَالَ نَعَمْ بَلْ كِلَاهُمَا - قَالَ فَكَبَّغَنِ الْآخِرَةَ مِنَ اللَّهِ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَازْجِعْ إِلَى وَالَّذِي كَأْخَدُ فَأَخْسِنْ صُحْبَتَهُمَا (مجموع مسلم کتاب البر والصلة: حدیث ۲۳۸۷)

**ترجمہ:-** اگر کوئی شخص اتنا بڑا نگی کا کام کرنا چاہے کہ اسے اللہ سے ہجرت اور جہاد جیسا ثواب ملے تو اسے چاہئے کہ وہ اپنے والدین کی خدمت کرے۔ والدین کی خدمت کرنے سے اسے ہجرت اور جہاد جیسا ثواب ملے گا۔

**سوال:-** کیام باپ کی خدمت جہاد سے بہتر ہے؟

جواب:- مجی ہاں۔ ماں باپ کی خدمت جہاد سے بھی بہتر (فضل) ہے۔ ایک آدمی ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آیا اور کہا کہ میں جہاد (جنگ) میں شامل ہونا چاہتا ہوں۔ اور اس سلسلہ میں آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے مشورہ لینے آیا ہوں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا مشورہ ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے پوچھا، کیا تمہاری والدہ زندہ ہیں؟ اس نے کہا مجی ہاں زندہ ہیں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تو پھر ان کی خدمت کرو، کونکہ جنت ماں کے پاؤں کے نیچے ہے۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ مُعَاوِيَةَ بْنِ جَاهِمَةَ أَنَّ جَاهِمَةَ جَاءَ إِلَى النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ يَا رَسُولَ اللَّهِ أَرَدْتُ أَنْ أَغْزِيَ وَقَدْ جِئْتُ أَشْتَرِيكَ فَقَالَ هَلْ لَكَ مِنْ أُمِّرٍ قَالَ نَعَمْ قَالَ فَأَلْزِمْهَا فَإِنَّ الْجَنَّةَ عِنْدَ رِجْلِهَا  
(سنن نسائی: حدیث ۳۵۰، ۵۰۵، وابن ماجہ: حدیث ۱۷۷)

**ترجمہ:-** اس حدیث کا مطلب یہ ہے کہ اگر کوئی شخص اس نیت اور ارادہ سے جہاد میں شامل ہونا چاہے کہ اسے اللہ تعالیٰ اس کے بدلتے میں جنت دے اور اس شخص کے ماں باپ یا صرف ماں ہی زندہ ہو تو اسے چاہئے کہ وہ جہاد کی بجائے ماں کی خدمت کرے۔ ماں کی خدمت کرنے سے اسے آخرت میں جنت مل جائے گی۔

یعنی ماں کی خدمت اتنی بڑی بات اور اتنا بڑا کام ہے کہ جس سے جنت ملتی ہے۔ اور یہ جو کہا گیا ہے کہ جنت ماں کے قدموں کے نیچے ہے۔ تو اس سے مراد یہ ہے کہ جنت کو خلاش کرنے کیلئے کہیں دور جانے کی ضرورت نہیں، نہ اس کیلئے کہیں دور جا کر عبادت کرنے کی ضرورت ہے بلکہ اگر کوئی شخص اپنے گھر پر ہی اپنے ماں باپ یا ماں کی خدمت کرتا ہے تو اسے اس عمل کی وجہ سے جنت مل جائے گی۔

**سوال:-** ماں اور باپ میں سے زیادہ خدمت اور حسن سلوک کا حقدار کون ہے؟

**جواب:-** دونوں خدمت اور حسن سلوک کے حقدار ہیں، مگر چونکہ ماں بچے کی پرورش میں بہت زیادہ تکلیفیں اٹھاتی ہے اس لئے وہ خدمت اور حسن سلوک کی مستحق بھی زیادہ ہے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس ایک صحابی (رضی اللہ تعالیٰ عنہ) آئے اور انہوں نے اگر پوچھا کہ اے اللہ کے رسول (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) یہ بتائیے کہ میرے بھنھے برتاو (حسن سلوک) کا زیادہ حقدار کون ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جواب دیا، تمہاری ماں۔ انہوں نے پھر پوچھا کہ اس کے بعد؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمہاری ماں۔ انہوں نے پھر پوچھا کہ پھر کون حقدار ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمہارا باپ۔ پھر دیگر قریبی رشتہ دار تمہاری ماں۔ انہوں نے پھر پوچھا کہ پھر کون حقدار ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمہارا باپ۔ پھر دیگر قریبی رشتہ دار درجہ پر درجہ۔

**حدیث کے الفاظ یہ ہیں:-**

عَنْ بَهْرِ ابْنِ حَكِيمٍ عَنْ أَبِيهِ عَنْ جَدِّهِ قَالَ قُلْتُ يَا رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ أَبْرَأَ  
قَالَ أَمْكَنَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ أَمْكَنَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ أَمْكَنَ قُلْتُ ثُمَّ مَنْ قَالَ أَبَاكَ ثُمَّ الْأَقْرَبُ فَالْأَقْرَبُ  
(مشکوٰۃ باب البر واصلہ، ص ۳۲۰)

**تعریف:-** اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ یوں تو ماں باپ دونوں ہی بھنھے برتاو، حسن سلوک کے حقدار ہیں مگر ماں چونکہ بہت زیادہ تکلیفیں برداشت کر کے بچے کو پالتی ہے اس لئے وہ بہت زیادہ بھنھے برتاو کی مستحق ہے۔ اگرچہ باپ بھی حسن سلوک کا حقدار ہے۔ اس حدیث سے بعض جاہل لوگ یہ سمجھ لیتے ہیں کہ بس باپ کا تو کوئی حق ہی نہیں اگر ہے بھی تو چوتھے درجہ میں۔ حالانکہ اس کا یہ مطلب ہرگز نہیں بلکہ مقصد ماں کی بہت زیادہ خدمت کرنے کی طرف توجہ دلانا ہے اور باپ اگر ناراض ہو جائے تو خدا ناراض ہو جاتا ہے یہ بات بھی نہیں بھولنی چاہئے۔

**سوال:** کیا کسی حدیث میں آیا ہے کہ باپ کی ناراضگی سے اللہ تعالیٰ ناراض ہو جاتا ہے؟

**جواب:** حقیقتی حدیث اس طرح ہے:-

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُثْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمَا قَالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ

رِضِيَ الرَّبِّ فِي رِضِيِ الْوَالِدِ وَسَخْطُ الرَّبِّ فِي سَخْطِ الْوَالِدِ (سنن الترمذی: حدیث ۱۸۲۱، مکملۃ باب البر والصل)

**ترجمہ:** باپ اگر کسی وجہ سے ناراض ہو جائے تو اس شخص سے اللہ تعالیٰ بھی ناراض ہو جاتا ہے۔ اس لئے اللہ کی ناراضگی سے بچنے

اور اللہ تعالیٰ سے لہنی مرادیں حاصل کرنے اور اس کو راضی رکھنے کا طریقہ یہ ہے کہ والد کو بھی ناراض نہ کیا جائے؟

**سوال:** اگر کسی کے والدین انتقال کرچے ہوں اور اسے ان کی خدمت کا موقعہ مل پایا ہو تو وہ کیا کرے؟

**جواب:** اگر کسی کے والدین انتقال کرچے ہوں مگر والدین کے رشته دار اور دوست ہوں تو ان سے اچھا برناو (نیکی) کرنا چاہئے۔

ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، بہترین نیکی انسان کا اپنے والدین کے دوستوں کے ساتھ نیکی کرنا ہے۔

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

إِنَّ أَبْرَزَ النِّبَرِ صِلَةُ الْوَلَدِ أَهْلَ وِدَاءِ إِبْرَاهِيمَ (صحیح مسلم، باب ۸۹۹، حدیث ۶۳۹۰، نیز ۳۶۲۹)

**ترجمہ:** اس حدیث میں یہ بتایا گیا ہے کہ والدین کے دوستوں کا احترام کیا جائے اور ان سے اچھا برناو (نیکی) کی جائے۔

**سوال:** اگر کبھی والدین غصے ہو جائیں تو کیا کیا جائے؟

**جواب:** اگر کسی وجہ سے والدین کبھی غصہ کریں تو ہمیں خاموش ہو جانا چاہئے اور لہنی زبان سے کوئی ایسا لفظ نہیں لکھانا چاہئے جس سے ان کو مزید غصہ آئے، بلکہ انہیں راضی کرنے کی کوشش کرنی چاہئے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”اس شخص نے اپنے والدین کے ساتھ نیکی نہیں کی جس نے ان کی طرف غصہ سے دیکھا۔“

حدیث شریف کے اصل الفاظ اس طرح ہیں:-

وَلَمْ يُعَزِّ وَالَّذِي هُوَ مِنْ أَحَدِ النَّظَرِ إِلَيْهِمَا فِي حَالِ الْعُقُوقِ (سنن دارقطنی)

**ترجمہ:** ماں باپ کی طرف نہیں سے دیکھنا بھی منع ہے اور ان سے غصہ سے کوئی بات کہنا تو بہت عیبر اور گناہ کا کام ہے۔

**سوال:-** والدین کے احترام کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** والدین کے احترام کی ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بہت تاکید کی ہے، ایک بار ایک صاحب ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے پاس آئے ان کے ساتھ ایک بوڑھے آدمی بھی تھے۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ان سے پوچھا، یہ تمہارے ساتھ کون صاحب ہیں؟ انہوں نے کہا، یہ میرے والد ہیں۔ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تو پھر تم ان کے آگے مت چلو، اور نہ ان کو گالی دلانے کا ذریعہ بنو اور نہ ان کے بیٹھنے سے پہلے بیٹھو، اور نہ ان کو ان کا نام لے کر پکارو۔ حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَائِشَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهَا قَالَتْ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ لَا تَمْشِ أَمَامَكَ وَلَا تَسْتَسْبِ لَهُ وَلَا تَجْلِسْ قَبْلَهُ وَلَا تَذْعُغْ بِإِسْمِهِ (کنز العمال: حدیث ۳۵۵۱۲، طبرانی فی الادسط)

**ترجمہ:-** والدین کے ساتھ کہیں جانے کا اتفاق ہو تو ان کے پیچھے پیچھے چلیں آگے نہ چلیں، یا ان کے باھیں جانب ایک قدم پیچھے پیچھے چلیں، ان کے ساتھ بیٹھنے کا اتفاق ہو تو جب تک وہ کھڑے ہیں کھڑے رہیں، اور ان کے بیٹھنے کے بعد بیٹھیں۔ وہ بیٹھ جائیں تو ان کے سامنے سکرست کر ادب سے بیٹھیں، پاؤں پھیلا کر اور اس طرح نہ بیٹھیں جس طرح اپنے ہم مردوں کو کے ساتھ بیٹھتے ہیں۔ ان سے بات کریں تو زرم لجھ میں اور نظریں جھکا کر احترام سے دھمی آواز میں بات کریں۔ کسی کے والدین کو گالی نہ دیں ورنہ وہ پلٹ کر آپ کے والدین کو گالی دے گا اس طرح آپ اپنے والدین کو گالی دلانے کا ذریعہ بنیں گے۔

**سوال:** والدین کو گالی دینا کبیرہ گناہ کہا گیا ہے۔ مگر کوئی اپنے والدین کو گالی تو نہیں دیتا؟

**جواب:** جی ہاں عام طور پر کوئی اپنے والدین کو گالی نہیں دیتا۔ مگر اب اس ماڈرن معاشرہ میں ایسے لوگ بھی ہیں جو اپنے والدین کو گالی دینے لگے ہیں اور کچھ ایسے ہیں جو خود تو گالی نہیں دیتے مگر کسی دوسرے سے گالی دلوادیتے ہیں۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔

”کبیرہ (بڑے بڑے) گناہوں میں سے ایک یہ بھی ہے کہ انسان اپنے والدین کو گالی دے۔ کسی نے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے پوچھا کہ یا رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم! کیا کوئی شخص اپنے والدین کو بھی گالی دیتا ہے؟ پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا ہاں! کوئی کسی دوسرے شخص کے باپ کو گالی دے اور پھر وہ شخص اس کے باپ کو گالی دے۔ یہ کسی کی ماں کو گالی دے اور پھر وہ شخص پلت کر اس کی ماں کو گالی دے۔“

حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنَ الْكَافِرِ شَتَّمُ الرَّجُلِ وَالِّذِيْهِ قَالُوا يَا رَسُولَ اللَّهِ وَهَلْ يَشْتِمُ الرَّجُلُ وَالِّذِيْهِ؟ قَالَ نَعَمْ يَشْتِمُ أَبا الرَّجُلِ فَيَشْتِمُ أَمَّةً فَيَشْتِمُ أُمَّةً (صحیح بغدادی و مسلم: حدیث ۱۳۰)

**ترجمہ:** مگر کسی کے ماں باپ کو کوئی گالی دے اور وہ پلت کر اس کے ماں باپ کو گالی دے تو اس طرح اپنے ماں باپ کو گالی دلوانے کا سبب یہ شخص خود ہوا۔ اس طرح کسی سے اپنے ماں باپ کو گالی دلوانا ایسا ہی برائے جس طرح خود گالی دینا برائے اور اسے کبیرہ گناہ لیجنی بڑا گناہ کہا گیا ہے۔

**سوال:-** والدين کی نافرمانی سے کیا مراد ہے؟

**جواب:-** والدين کی نافرمانی سے مراد ان کا کہنا شہ ماننا یا ان کی بات اور حکم پر عمل نہ کرنا ہے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، تمام گناہوں کی سزا اللہ تعالیٰ قیامت تک، جب تک چاہتا ہے تاہماً رہتا ہے۔ سوائے والدين کی نافرمانی کے کہ اللہ تعالیٰ والدين کی نافرمانی کرنے والے کی سزا سے اس کے مرنے سے پہلے دنیا یعنی میں دے دیتا ہے۔

اس حدیث کے الفاظ اس طرح ہیں:-

**كُلُّ الدُّنُوْبِ يُؤْخِرُ اللَّهُ تَعَالَى مَا شَاءَ مِنْهَا إِلَّا عُقُوقُ الْوَالِدِينَ فَإِنَّ اللَّهَ تَعَالَى يُعِلِّمُ لِصَاحِبِهِ فِي الْحَيَاةِ الدُّنْيَا قَبْلَ الْعَمَالَتِ** (طبرانی وکنز العمال: حدیث ۳۵۵۲۵)

**ترجمہ:-** والدين کی بات نہ ماننے ان کا حکم نہ ماننے ان کے کہنے کے خلاف چلنگ کنا ہے اور اس کی ایک سزا انسان کو دنیا یعنی میں مل جاتی ہے۔ آخرت میں اس نافرمانی کی وجہ سے بخشش نہ ہونا اور وہاں سزا المتنا الگ ہے۔ اس لئے والدين کی نافرمانی کسی صورت نہ کرنی چاہئے خواہ اس کیلئے بڑی سے بڑی قربانی دینا پڑے۔ ایک اور حدیث میں یہ بات اس طرح سمجھائی گئی ہے کہ حضرت معاذ بن جبل رضی اللہ تعالیٰ عنہ کو ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دس باتوں کی وصیت (ہدایت) کی ان میں سے ایک یہ بھی ہے کہ اللہ کے ساتھ کسی کو شریک نہ کرنا چاہئے اگرچہ تمہیں قتل کر دیا جائے اور والدين کی نافرمانی نہیں کرنی چاہئے اگر وہ تمہیں یہ حکم دیں کہ تم اپنے مال اور اہل و عیال کو بھی چھوڑ دو۔

حدیث کے اصل الفاظ اس طرح ہیں:-

**عَنْ عَلَيْهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ رَجُلٌ مِّنْ أَهْلِ الْيَمَنِ : يَا رَسُولَ اللَّهِ أَوْصِنِي قَالَ أُوصِنَكَ أَنْ لَا تُشْرِكَ بِاللَّهِ شَيْئًا وَإِنْ قُطِعَتْ أَوْ حُرِفَتْ بِالنَّارِ وَلَا تُعْقَنَ وَالْدَّيْنُ وَإِنْ أَرَادَكَ أَنْ تَخْرُجَ مِنْ دُنْيَاكَ فَاخْرُجْ** (کنز العمال: حدیث ۳۲۳۶۱، نیز الدینی)

**ترجمہ:-** اگر کسی کے والدين اسے یہ کہیں کہ فلاں کام کرو اور اس کے بیوی بھے اس سے کہیں کہ نہ کرو، یا اس کے والدين کہیں فلاں کام مت کرو اور اس کے بیوی بھے کہیں کہ فلاں کام کرو اور اس طرح یہ مسئلہ کھڑا ہو جائے کہ اب وہ کس کی بات مانے اور کس کی نہ مانے تو اسے مال باپ کی بات مانی چاہئے اگرچہ ایسا کرنے سے اس کے بیوی بھے اس سے ناراض ہو کر اسے چھوڑ کر چلے جائیں یا اخود اس کو گھر سے نکال دیں۔ کیونکہ والدين کا حق بیوی بھوں سے زیادہ ہے اور مال باپ کی فرماں برداری ضروری ہے۔ اسی طرح کوئی بھی ایسا کام جس کی وجہ سے والدين بیوی بھوں کو چھوڑ کر الگ ہو جانے کی ہدایت کریں تو مال باپ کی بات مانتا ہوگی بشرطیکہ والدين کا حکم اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے حکم کے خلاف نہ ہو۔

## بھائی اور دوست کے حقوق

**سوال:-** بھائی کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب:- بڑے بھائی کا احراام کرنا چاہئے ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

**حَقُّ الْكِبِيرِ الْإِخْوَةِ عَلَى الصَّغِيرِ هُنَّ الْحَقُّ وَالدِّيْنُ**

یعنی بڑے بھائی کا حق چھوٹے بھائیوں پر ایسا ہے جیسا کہ باپ کا حق (بیٹوں پر)۔

**ترجمہ:-** اس حدیث میں بڑے بھائی کا ادب کرنے کا اسی طرح حکم ہے جیسے ماں باپ کا ادب کیا جانا چاہئے۔ ایک اور حدیث میں چھوٹوں پر فرمی اور شفقت کرنے کا حکم ہے اور ان سے پیار مجتب سے بات کرنے کی بدایت ہے۔ اس طرح ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے چھوٹوں کو یہ سمجھایا ہے کہ وہ بڑوں کا ادب کریں اور بڑوں سے کہا ہے کہ وہ چھوٹوں کے ساتھ مہربانی اور شفقت سے پیش آیں۔

## اچھا دوست

**سوال:-** دوستوں کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

جواب:- دوستوں کے بارے میں ہمارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے جو باتیں بتائیں ان میں سے ایک یہ ہے کہ

”بِهِرِينَ دَوْسَتْ وَهِلَّ جَوَاهِنَ دَوْسَتْ كَيْرَ خَواهَهُوْنَ۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عُمَرَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ حَيْرُ الْأَضْحَابِ إِنَّ اللَّهَ حَيْرُهُمْ لِصَاحِبِهِ۔

**ترجمہ:-** اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے اس فرمان کا مطلب یہ ہے کہ جو دوست اپنے دوستوں کی بھائی چاہے اور ان کا خیر خواہ ہو وہ دوست اللہ کے ہاں بہت اچھا سمجھا جاتا ہے۔ تو اس طرح ہر دوست کو یہ چاہئے کہ وہ اپنے دوستوں کی بھائی کا کام کرے کسی معاملہ میں نہ تو ان کو نقصان پہنچائے، نہ تکلیف دے، نہ برائی کئے، اور نہ ان کو کسی تکلیف میں دیکھ کر خوش ہو۔

بلکہ ہمیشہ ان کی خیر خواہی میں لگا رہے۔ ایسا کرنے سے وہ اللہ کے نزدیک اچھا انسان شمار ہو گا۔

### **پڑوسی کے حقوق کے بارے میں احادیث**

**سوال:-** پڑوی کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صل اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا ہے؟

**جواب:-** پڑوں کے پارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

"چرٹل علیہ السلام ہمیشہ مجھے پڑو سی کے متعلق وصیت کرتے تھے، حتیٰ کہ میں نے گمان کیا کہ وہ اس کو وارث بنادیں گے۔"

## حدیث کے الفاظ یوں ہیں :-

قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا زَالَ جَهَنَّمُ يُوَصِّيَنِي بِالْجَارِ حَتَّىٰ ظَنَّتُ أَنَّهُ سَيُورِثُهُ

(مشد احمد: حدیث ۹۳۴۹، ابن ماجہ: حدیث ۳۶۶۲)

**تشریح:** اس حدیث میں پڑوی کے حقوق کے بارے میں بتایا گیا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کو پڑوی کا خیال رکھنے کی اس قدر تاکید کی کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم یہ خیال فرمانے لگے کہ شاید اب یہ حکم آئیا کہ پڑوی تمہارے انتقال کے بعد تمہارا دارث اور مال میں شریک ہو گا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ پڑوی کے حقوق بہت زیادہ ہیں اور ہمیں اپنے پڑویوں کا خیال رکھنا چاہئے اور انہیں کسی قسم کی تکلیف نہیں پہنچانی چاہئے۔

ایک اور حدیث میں ہے کہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔

"جو شخص اللہ اور قیامت کے دن پر یقین رکھتا ہو اسے چاہئے کہ وہ اپنے پڑو سی کی عزت کرے۔"

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**مَنْ كَانَ يُؤْمِنَ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلَيُكُرِّهْ جَازَةً** (صحیح مسلم: حدیث ٥٥٦٠، صحیح بخاری: حدیث ٣٢٥٥)

ایک اور حدیث میں ہے کہ

”جس شخص کے شر سے اس کا پڑوی محفوظ نہ رہا وہ جنت میں نہیں جائے گا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں :-

**لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ مَنْ لَا يَأْمُنُ حَارِثَةَ بَوَابِقَةَ** (صَحْيَ مُسْلِمٌ: حَدِيثٌ ٢٦، مِنْذَ احْمَرٍ ٨٠٧)

**تشریح:** ان دونوں حدیثوں سے بھی معلوم ہوا کہ ہمیں اپنے پڑوی کا خیال رکھنا چاہئے اور اسے کسی قسم کی تکلیف نہیں پہنچانی چاہئے۔

## مہمان کے حقوق اور احترام کے بارے میں احادیث

**سوال:-** مہماں کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا؟

جواب:- مہماں کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ ”جو شخص اللہ اور قیامت پر ایمان رکھتا ہو اسے چاہئے کہ وہ اپنے مہماں کی عزت کرے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

مَنْ كَانَ يُؤْمِنُ بِاللَّهِ وَالْيَوْمِ الْآخِرِ فَلْيُكْرِمْ ضَيْفَهُ (صحیح مسلم: حدیث ۵۶۷۰، صحیح البخاری: حدیث ۵۶۷۹)

**سوال:-** اگر گھر میں کھانا کم ہو اور مہمان آ جائیں تو کیا کیا جائے؟

جواب:- حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ (صحابی رسول اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) فرماتے ہیں کہ ایک انصاری (مدینے کے رہنے والے مسلمان) کے ہاں ایک مہمان نے رات گزاری، اس انصاری کے پاس صرف اپنا اور اپنے بچوں کا کھانا تھا۔ اس نے بیوی سے کہا، بچوں کو سلاادو اور چند بچھاؤ اور تمہارے پاس جو کھانا ہے وہ مہمان کے آگے رکھ دو۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا مِنَ الْأَنْصَارِ بَاتَ بِهِ ضَيْفً فَلَمْ يَكُنْ عِنْدَهُ إِلَّا قُوَّةٌ وَقُوَّتُ صَبَّيَاهُ فَقَالَ لِإِمْرَأِهِ تَوَمِي الصَّبَّيَةَ وَأَطْفَلِي السَّرَايْجَ وَقَرِيْنِ لِلضَّيْفِ مَا عِنْدَكِ  
(صحیح مسلم باب ۲۷۳: حدیث ۵۲۲۳، نیز ۳۸۳: صحیح البخاری: حدیث ۳۵۱۳)

**تعریف:-** اس حدیث سے صاف ظاہر ہے کہ اگر کھانا کم ہو تو خود بھوکارہ لے مگر مہمان کو کھانا کھلانے کیوں کہ اس میں مہمان کی عزت اور اللہ تعالیٰ کے ہاں بڑا درجہ ہے۔ اس میں بہت زیادہ ثواب دیا جاتا ہے۔

مہماں کی عزت صرف سمجھی کہ انہیں کھانا کھلایا جائے بلکہ ان کی عزت یوں سمجھی کی جانی ضروری ہے کہ ان کا پورا پورا احترام کیا جائے اور ان کے آرام و آسائش کا بھی خیال رکھا جائے۔

## «خصال»

اجھے کام (خوبیوں) کے بارے میں احادیث

راستہ سے تکلیف دہ چیز کو ہٹانا

**سوال:-** راستے میں کبھی کھاڑتکلیف دہ چیز نظر آتی ہے اسے ہٹا کر راستہ صاف کر دیا جائے تو کیا اس پر کوئی ثواب ملتا ہے؟

**جواب:-** حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایک شخص جا رہا تھا راستے میں اس نے ایک خاردار شاخ دیکھی، اس نے اس کو اٹھا کر ایک طرف کر دیا۔

اللہ تعالیٰ نے اس کی یہ نیکی قبول کر لی اور اس کو بخش دیا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَرَّ رَجُلٌ

بِغُصْنٍ شَجَرَةَ عَلَى ظَهْرِ طَرِيقٍ فَقَالَ وَاللَّهِ لَا نَنْحِنَ هَذَا عَنِ الْمُسْلِمِينَ لَا يُؤْذِيهِمْ فَأَدْخِلْ الْجَنَّةَ

(صحیح مسلم: حدیث ۳۷۲۲)

ایک اور حدیث میں ہے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایک درخت مسلمانوں کو تکلیف دیتا تھا ایک شخص نے اس کو کاٹ دیا تو وہ جنت میں داخل ہو گیا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَقَدْ رَأَيْتُ رَجُلًا يَنْقَلِبُ فِي الشَّجَرَةِ فِي جَنَّةٍ

قَطَعَهَا مِنْ ظَهْرِ الطَّرِيقِ كَانَتْ تُؤْذِي النَّاسَ (صحیح مسلم: حدیث ۳۷۲۵)

جبکہ ایک حدیث اس طرح بیان کی گئی ہے:-

”حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ میں نے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں عرض کیا، اسے اللہ کے نبی! مجھے اسی چیز بتائیے جس سے میں لفظ حاصل کروں۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، مسلمانوں کے راستے سے کوئی تکلیف دہ چیز دور کر دو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

حَدَّثَنَا أَبُو بَرْزَةَ قَالَ قُلْتُ يَا نَبِيَّ اللَّهُ عَلِمْتُنِي شَيْئًا أَنْتَفِعُ بِهِ قَالَ إِغْرِيِّ الْأَدَى عَنْ طَرِيقِ الْمُسْلِمِينَ

(صحیح مسلم: حدیث ۳۷۲۷)

**تشریح:-** مذکورہ بالا حدیثوں سے معلوم ہوا کہ راستے میں اگر کوئی اسی چیز پڑی ہو جس سے چلنے والوں کو تکلیف پہنچ سکتی ہو

تو اسے راستے سے ہٹا کر ایک طرف کر دینا ثواب کا کام ہے اور ایسا کرنے والے لوگ اس معمولی سے کام کی بدولت جنت پاتے ہیں۔

## سچ بولنا

**سوال:-** سچ بولنے کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان کیا ہے؟

**جواب:-** حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”سچ بولا کرو۔ کیونکہ سچ بولنا نیکی کا راستہ دکھاتا ہے اور نیکی جنت میں لے جائے گی۔ اور جو شخص ہمیشہ سچ بولتا ہے  
اور سچ بولنے کی کوشش کرتا ہے وہ اللہ کے ہاں صدیق (یعنی براسجہ) لکھا جاتا ہے۔“

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ عَنِ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِنَّ الصِّدْقَ يَهْدِي إِلَى الْبَرِّ  
وَإِنَّ الْبَرَّ يَهْدِي إِلَى الْجَنَّةِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لِيَضْلُّ حَتَّى يَكُونَ صَدِيقًا وَإِنَّ الْكَذَبَ يَهْدِي إِلَى الْفَحْشَرِ  
وَإِنَّ الْفَحْشَرَ يَهْدِي إِلَى النَّارِ وَإِنَّ الرَّجُلَ لِيَكْذِبَ حَتَّى يُكْتَبَ عِنْدَ اللَّهِ كَذَابًا (مجموع مسلم: حدیث ۳۷۲۰)

مجیخ بخاری: حدیث (۵۶۲۹)

## خوش اخلاقی کے بارے میں احادیث

**سوال:-** خوش اخلاقی کے بارے میں کوئی حدیث سنائیے۔

**جواب:-** حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ کہتے ہیں، اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایمان والوں میں زیادہ کامل ایمان کے مالک وہ لوگ ہیں جو اخلاق میں زیادہ اچھے ہیں۔“

حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أَكْمَلُ الْمُؤْمِنِينَ إِيمَانًا أَخْسَطُهُمْ حُلُقًا (سنن الترمذی: حدیث ۱۰۸۲)

ایک اور حدیث میں ہے، حضرت ابو الدرداء رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے کہا، اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان ہے:-

”قیامت کے دن مومن کے عمل کے پڑے میں سب سے وزنی چیز جو رکھی جائے گی وہ اس کے اچھے اخلاق ہوں گے۔“

حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي الدَّرْدَاءِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ مَا شَاءَ اللَّهُ أَفْعَلَ فِي مِيزَانِ الْمُؤْمِنِ يَوْمَ الْقِيَامَةِ مِنْ حُلُقٍ حَسَنٍ وَإِنَّ اللَّهَ لَيَعْلَمُ الْفَاجِحَ الْبَذِي (سنن الترمذی ۱۹۲۵)

**ترجمہ:-** ان دونوں حدیثوں سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اچھے اخلاق یا خوش خلقی بہت بڑی دولت ہے۔ خوش خلقی سے مراد یہ ہے کہ لوگوں کے ساتھ ادب، تیز اور احترام کے ساتھ بات کرنا اور ہر معاملہ میں اچھے طریقے سے پیش آنا، چھوٹوں کے ساتھ نری سے بات کرنا، بڑوں کے ساتھ احترام سے بات کرنا، والدین اور عزیز و اقارب (رشته داروں) کا ادب کرنا، دوستوں اور مغلکے کے لوگوں کے ساتھ تیز سے رہنمائی سے باشیں خوش خلقی میں آتی ہیں۔

## ﴿رذائل﴾

### بعض برائیوں کے بارے میں احادیث

#### جهوت

**سوال:-** جھوٹ بولنا بڑی عادت ہے، جھوٹ کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے ہمیں کیا حدیث کی ہے؟

**جواب:-** جھوٹ کے بارے میں حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جھوٹ سے پھر کیونکہ جھوٹ ایمان کے خلاف ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّمَا الْكَذِبَ مُبَاحَبٌ لِلْإِيمَانِ (کنز العمال ۲۸۳ - حم)

**سوال:-** کیا نبی مذاق میں بھی جھوٹ بولنا شریک نہیں؟

**جواب:-** ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”کوئی شخص اس وقت تک پورا مومن نہیں ہو سکتا جب تک وہ نبی مذاق میں بھی جھوٹ بولنا شریک چھوڑ دے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

لَا يُؤْمِنُ عَبْدُ الْإِيمَانِ كُلُّهُ، حَتَّى يَرُدَّ كُلُّهُ الْكَذِبَ فِي الْمَرَاجِعِ (کنز العمال ۸۲۲۹ - حم طس)

ایک حدیث میں بتایا گیا ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ہلاکت ہے اس شخص کیلئے جو بات کرتا ہے اور لوگوں کو جسمانے کیلئے جھوٹ بولتا ہے۔ اس کیلئے ہلاکت ہے، اس کیلئے ہلاکت ہے۔“

ایک اور حدیث میں ہے کہ نبی اکرم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جھوٹ سے منہ کالا ہوتا ہے اور جھلی سے قبر کا عذاب ہوتا ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

الْكَذِبُ يُسُودُ الْوَجْهَ وَالنَّمِيمَةُ عَذَابُ الْقَمَرِ (کنز العمال، ۸۲۰۱)

**ترجمہ:-** ان احادیث سے معلوم ہوا کہ جھوٹ بولنا بہت بڑی بردی بات ہے۔ قرآن کریم میں جھوٹ بولنے والے کو لعنتی کہا گیا ہے

اور جھوٹ بولنے والے کی کسی بات کا اعتبار نہیں رہتا۔ آخرت میں عذاب اور سزا الگ ملے گی۔ اس لئے جھوٹ سے بچنے

کی پوری پوری کوشش کی جائے۔

**سوال:-** اگر کوئی شخص جھوٹی قسم کھائے تو کیا سے گناہ ملے گا؟

- جواب:- جھوٹی قسم گناہ کبیرہ یعنی بڑا گناہ ہے۔ حضرت انس رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے فرمایا، بڑے بڑے گناہ یہ ہیں:-
- اللہ کے ساتھ شریک ٹھپرانا۔
  - ماں باپ کی نافرمانی کرنا۔
  - کسی بے گناہ کو مارڈالنا۔
  - جھوٹی قسم کھانا۔

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**أَكْثَرُ الْكُفَّارِ : الْبِرُّوكُ بِاللَّهِ وَعُقُوقُ الْوَالِدَيْنِ وَقَتْلُ النَّفَرِ وَيَمِينُ الْغَمُورِ** (کنز العمال ۷۷۹۸)

**سوال:-** کاروبار میں اکثر لوگ جھوٹی قسم کھائیتے ہیں کیا یہ صحیح ہے؟

جواب:- کاروبار میں جھوٹی قسم کھانا گناہ ہے۔ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ ”جھوٹی قسم مال تو بکوادیتی ہے مگر لفظ کی برکت کو گھٹادیتی ہے۔“

ایک اور حدیث میں ہے:-

”جس شخص سے قسم کھانے کو کہا گیا ہے اور اس نے جھوٹی قسم کھائی تو وہ دوزخ میں اپنا چہرہ لے جائے گا اور وہیں مٹھکانا پائے گا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**عَنْ عِمَرَانَ بْنِ حُصَيْنٍ قَالَ قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَنْ حَلَفَ عَلَى يَمِينٍ مَضِبُورَةً كَاذِبًا خَلَيْتَبُو أَبْوَجِهمْ مَقْمَدَةً مِنَ النَّارِ** (سنن البیرونی وابوداؤ، ۲۸۲۱)

**تشریح:-** ان حدیثوں سے معلوم ہوا کہ جھوٹی قسم کھانا کتنی بڑی بات ہے اور اس کا نقصان کس قدر زیادہ ہے۔ جھوٹی قسم کھانے والا اگر توبہ نہ کرے تو دوزخ میں جائے گا۔ جھوٹی قسم کھانے سے مال میں برکت نہیں رہتی۔

**سوال:-** لائچ کے بارے میں نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا ارشاد ہے؟

**جواب:-** لائچ کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایمان اور لائچ ایک دل میں جمع نہیں ہو سکتے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ وَسَهْلِيلٍ عَنِ الْقَعْدَاعِ بْنِ الْجَلَاجِ عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا يَجْتَمِعُ شَهْرٌ وَإِيمَانٌ فِي قَلْبِ رَجُلٍ وَلَا يَجْتَمِعُ غُبَارٌ فِي سَبِيلِ اللَّهِ وَذَخَانٌ جَهَنَّمُ فِي وَجْهِ عَبْدٍ (سنن ابو داود، ۸۱۵۶)

**تشریح:-** ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ انسان ہر حال میں صبر کرے اور لاپھی آدمی کو کبھی صبر اور قرار نصیب نہیں ہوتا۔

اس لئے حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ فرمایا کہ ایمان اور لائچ ایک دل میں جمع نہیں ہو سکتے، یعنی جس دل میں ایمان کامل ہے اس میں لائچ کبھی پیدا نہیں ہوگی اور جس میں لائچ پیدا ہو گئی پھر اس میں ایمان کامل نہیں رہ سکتا۔

ایک اور حدیث شریف میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”حرص و طمع (لائچ) سے پچھ کیونکہ اسی نے تم سے پہلے لوگوں کو برپا کیا۔ اسی نے ان کو ایک دوسرے کا خون بہانے پر اکسایا اور انہوں نے حرام کو حلال سمجھا۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ بْنِ عَمْرٍو قَالَ حَطَبَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ إِيَّاكُمْ وَالشَّرُّ فِي أَعْمَالِ هَلْكَ مَنْ كَانَ قَاتِلَكُمْ بِالشُّرِّ أَمْرَهُمْ بِالبُخْلِ فَبَخْلُوْا وَأَمْرَهُمْ بِالْقَطْبِيْعَةِ فَقَطَبُمُوا وَأَمْرَهُمْ بِالْفُجُورِ فَفَجَرُوْا (مسند احمد، ۲۵۰۲، سنن ابو داود، ۱۳۳)

لاپھی آدمی ہمیشہ اس غم میں جتکارہتا ہے کہ ہائے اسے فلاں چیز نہیں ملی اس سے اس کا دل ہمیشہ ٹککیں رہتا ہے اور اسے کبھی ذہنی سکون نہیں ملتا۔ اس کے بجائے اگر وہ صبر و شکر کرے تو اسے دلی اطمینان اور سکون حاصل ہو سکتا ہے۔ اسی لئے کہا جاتا ہے کہ ”لائچ بری بلائے۔“

**سوال:-** حسد کے بارے میں حدیث شریف میں کیا بتایا گیا ہے؟

**جواب:-** حضرت عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے بیان کیا کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”حدائقیوں کو اس طرح کھاجاتا ہے جس طرح آگ لکڑی کو کھاجاتی ہے۔“

حدیث کے الفاظیوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِيَّاكُمْ وَالْحَسَدُ فِيَّ الْحَسَدُ يَا كُلُّ الْحَسَنَاتِ كَمَا تَأْكُلُ النَّازَ الْحَطَبَ (مسنون ابو داؤود: حدیث ۳۲۵۷)

**ترجمہ:-** حدائقیک براہی ہے اور وہ یہ ہے کہ کوئی شخص یہ سوچے کہ فلاں آدمی کے پاس جو چیز ہے وہ میرے پاس کیوں نہیں اور پھر دل میں یہ خواہش رکھے کہ وہ چیز مجھے ملے یا نہ ملے مگر اس شخص کے پاس سے نہیں ہوتا چاہے۔ اس طرح حسد کرنے والا شخص کہیشہ دوسرے سے جذار ہتا ہے اور کسی دوسرے کو اللہ نے جو نعمت دی ہوتی ہے یہ اس نعمت کے اس سے چھپ جانے کی دعا اور خواہش کرتا ہتا ہے۔ جو شخص اس طرح کا خیال دل میں لائے اور دوسرے سے حسد کرے اس کی نیکیاں حسد کی وجہ سے ختم ہوتی رہتی ہیں۔

## چغل خوری اور غیبت

**سوال:-** چغل یا چغل خوری کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کیا فرمایا؟

**جواب:-** اس سلسلہ میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان ہے کہ

**لَا يَدْخُلُ الْجَنَّةَ نَعَمَّ** (صحیح مسلم: حدیث ۱۵۱، البخاری: حدیث ۵۵۹۶)

چغل خور جنت میں داخل نہیں ہو سکے گا۔

**سوال:-** غیبت کے کتنے ہیں اور اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا ارشاد ہے؟

**جواب:-** حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں، جناب رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔

”جانتے ہو غیبت کیا ہے؟ لوگوں نے کہا، اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہی بہتر جانتے ہیں۔ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ غیبت یہ ہے کہ تم اپنے بھائی کے بارے میں ایسی بات (اس کی پیشہ بیچھے کہو) جو (اس کی موجودگی میں کہنے پر) اسے بری لگے۔ کسی نے پوچھا، اگر وہ بات (یا برائی) میرے اس بھائی میں موجود ہے تو؟ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، اگر وہ بات (برائی) اس میں موجود ہو جب تک تو یہ غیبت ہے اور اگر وہ اس میں موجود نہ ہو تو پھر تو یہ بہتان ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ أَنْذِرُوهُنَّ مَا الْغَيْبَةُ  
قَالُوا اللَّهُ وَرَسُولُهُ أَغْلَمُ قَالَ ذَكْرُكُمْ أَخَاكُمْ إِمَّا يَكْرَهُ قِيلَ أَفْرَأَيْتَ إِنْ كَانَ فِي أَخِنِّ مَا أَقُولُ قَالَ إِنْ كَانَ فِي  
إِنْ كَانَ فِي مَا تَقُولُ فَقَدِ اغْتَبَتْهُ وَإِنْ لَمْ يَكُنْ فِيهِ فَقَدْ بَهَتْهُ (صحیح مسلم: حدیث ۳۶۹۰، سنن ابو داؤد: حدیث ۳۲۳۱)

**ترجمہ:-** مندرجہ بالا دونوں حدیثوں کا مطلب یہ ہے کہ چغل یا چغل خوری بہت بری چیز ہے۔ چغل خوری کرنے والا جنت میں داخل نہیں ہو سکے گا اور چغل خوری یہ ہے کہ کسی شخص کی غیر موجودگی میں اس کے بارے میں ایسی باتیں کہی جائیں، جو اس کے سامنے کہنے سے اسے بری لگائیں۔ غیبت (چغلی) کرنے والے کی توبہ بھی قبول نہیں ہوتی۔ ایک حدیث شریف میں ہے کہ گناہ گار کی توبہ قبول ہو جاتی ہے لیکن غیبت (چغلی) کرنے والے کی توبہ اس وقت تک قبول نہیں ہوتی جب تک وہ اس شخص سے معاف نہ مانگ لے جس کی اس نے غیبت (چغلی) کی ہو۔ اگر وہ شخص نہ طے یا معاف نہ کرے تو غیبت کا کفارہ یہ ہے کہ جس کی غیبت کی ہے اس کیلئے استغفار کرے لیجئی اس کے حق میں دعا کرے کہ اللہ اسے بخش دے اور مجھے بھی۔

## کسی کی نقل اتنا رنا

**سوال:-** کیا کسی کی نقل اتنا رنا مگناہ ہے؟

جواب:- جی ہاں۔ کسی کی نقل اتنا اچھی بات نہیں۔ حضرت عائشہ رضی اللہ تعالیٰ عنہا بیان کرتی ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”مجھے یہ بات پسند نہیں کہ میں کسی کی نقل اتا روں اگرچہ میرے لئے ایسا اور ایسا (فائدہ) ہو۔“

حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ: قَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مَا أُحِبُّ إِنِّي حَكِيمٌ أَخَدُوا وَأَنَّ لِي كَذَّا وَكَذَّا  
(سنن ابو داؤد: حدیث ۳۲۳۲، نیز کنز العمال: حدیث ۸۰۳۵)

## بد گمانی

**سوال:-** بد گمانی کرنا کیا ہے؟

جواب:- بد گمانی حرام ہے۔ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”اللہ تعالیٰ نے مسلمان کے خون، اس کی عزت اور اس کے بارے میں بد گمانی کو حرام کر دیا ہے۔“

حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں۔ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”بد گمانی سے بچو۔ کیونکہ بد گمانی سب سے جھوٹی بات ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ إِيَاكُمْ وَالظَّنُّ  
فِيَّ الظَّنُّ أَكْذَبُ الْحَدِيثِ (صحیح بخاری: حدیث ۳۷۳۷، صحیح مسلم: حدیث ۲۵۳۲)

**ترجمہ:-** بد گمانی کا مطلب یہ ہے کہ کسی شخص کے بارے میں دل میں یہ سوچنا کہ وہ اچھا نہیں یا بر اہے یا بخشنل ہے یا بد کار ہے وغیرہ اس طرح کسی شخص کے بارے میں دل میں ایسی بات سوچنا جو اس میں نہ پائی جاتی ہو، یہ بد گمانی ہے۔ اسی طرح کوئی تقصیان ہو جائے تو یہ سوچنا کہ یہ تقصیان فلاں شخص کی وجہ سے ہی ہوا ہو گا۔ حالانکہ اس کی وجہ سے نہ ہوا ہو۔

اس طرح کے خیال اور گمان کو بد گمانی یا ظن سوکھتے ہیں۔ اللہ اور اس کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے سختی سے منع فرمایا، اسے حرام قرار دیا اور اس سے بچنے کی تاکید فرمائی ہے۔

## ترکِ تعلق (ناراٹگی)

**سوال:-** آج کل ذرا ذرا سی بات پر بول چال بند کر لی جاتی ہے۔ اس کے بارے میں ہمارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا حکم ہے؟

**جواب:-** حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-  
”تمن دن کے بعد ترکِ تعلق جائز نہیں ہے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَا هِجْرَةَ بَعْدَ ثَلَاثَةَ  
(صحیح مسلم: حدیث ۳۶۲۵، مندا ۱۴۰۳ھ)

**ترجمہ:-** کسی معمولی سی بات پر ایک دوسرے سے بول چال بند کرونا اچھا نہیں۔ لیکن اگر کسی وجہ سے ایسا ہو ہی جائے تو تمن دن سے زیادہ کسی سے بول چال بند نہیں رکھنا چاہئے۔ بلکہ غصہ ناراٹگی ختم کر کے آپس میں صلح کرتے ہوئے بول چال پھر سے شروع کر دینی چاہئے۔

**سوال:-** غصہ انسان کو کسی نہ کسی بات پر آئی جاتا ہے۔ اس کے بارے میں ہمارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا فرمان ہے؟

جواب:- ایک شخص نے اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے کہا، مجھے کوئی نصیحت کیجئے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، ”غصہ نہ کیا کرو۔“ اس نے یہ بات معمولی سمجھ کر پھر کہا مجھے کوئی نصیحت فرمائیے۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا، غصہ نہ کرو۔ اس نے تیسرا بات پھر بھی عرض کیا۔ آپ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے تیسرا بار پھر بھی جواب دیا کہ غصہ نہ کیا کرو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَجُلًا قَالَ لِلَّتِي صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ أُوْصِنِي قَالَ لَا تَغْضِبْ فَرَدًّا ذَلِكَ مِرَارًا قَالَ لَا تَغْضِبْ (صحیح بخاری: حدیث ۱۹۳۳، سنن الترمذی: ۵۶۵)

**ترجمہ:-** اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ غصہ بہت سی خرابیوں اور برائیوں کی جڑ ہے۔ اسی لئے اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے بار بار اس شخص کو بھی نصیحت کی کہ ”غصہ نہ کیا کرو۔“ ایک اور حدیث میں ہے کہ اگر کسی شخص کو غصہ آجائے تو وہ احوزہ باللہ من الشیطین الرجیم پڑھے۔ (صحیح بخاری، کتاب الادب)

ایک حدیث میں ہے کہ ”غصہ شیطان سے ہے اور شیطان آگ سے بنتا ہے اور آگ کو پانی مٹھندا کرتا ہے تو جسے غصہ آئے اسے چلئے کہ وہ وضو بنالے۔“

ایک اور حدیث شریف میں ہے کہ ”جس کو غصہ آئے وہ اگر کھڑا ہے اسے چلئے کہ بیٹھ جائے، اگر اس سے بھی غصہ کم نہ ہو تو لیٹ جائے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي ذِئْرَةَ قَالَ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَنَا إِذَا غَضِبْتُمْ وَهُوَ قَادِمٌ فَلْلَيْجِلِشْ فَإِنْ ذَهَبَتْ عَنْهُ الْغَضَبُ وَلَا فَلَيَضْطَلِجِنْ (سنابی داکو: حدیث ۱۵۳)

ایک حدیث میں غصہ کے بارے میں ہمارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا فرمان اس طرح ہوتا ہے۔ فرمایا:-

”وہ شخص طاقتور نہیں جو لوگوں کو پچھاڑ دے، پہلوان وہ ہے جو غصہ کے وقت خود کو قابو میں رکھ سکے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ لَيْسَ الشَّدِيدُ بِالضُّرُّ بَلْ أَنَّمَا الشَّدِيدُ الَّذِي يَمْلِكُ نَفْسَهُ عِنْدَ الْغَضَبِ (صحیح سلم: حدیث ۲۲۷، صحیح بخاری: حدیث ۵۶۷)

## گالی

**سوال:-** گالم گلوچ کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا حکم ہے؟

**جواب:-** گالم گلوچ کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا ارشاد ہے:-

**سَبَابُ الْمُسْلِمِ فُسْوَقُ وَقَتَّالُهُ كُفَّرٌ**

یعنی مسلمان کو گالی دینا فتنہ ہے اور اس کے ساتھ لڑائی جھنڈا کرنا کفر ہے۔

**تشریح:-** گالم گلوچ کو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فتنہ بتایا ہے۔ اور فتنہ کا مطلب ہے ایسا کام جس سے برائی پھیلے۔ فاسق ایسے لوگوں کو کہا جاتا ہے جو فساد اور برائی پھیلانے کا کام کرتے ہیں۔ اس کا مطلب یہ ہوا کہ گالی دینا بہت برائی بات ہے اس سے معاشرہ میں فتنہ (برائی) پھیلتی ہے۔ اس سلسلہ میں ایک حدیث حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس طرح بیان کی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جب دو شخص ایک دوسرے کو گالیاں دیتے ہیں تو اس کا گناہ مکمل کرنے والے کو ہوتا ہے، بشرطیکہ دوسرا (مظلوم) حد سے نہ بڑھے۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

عَنْ أَبِي هُرَيْرَةَ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُ أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ قَالَ الْمُشَبَّحُ مَا قَالَ  
فَعَلَى النَّبَادِي مَا لَمْ يَعْتَدِ الْمُظْلُومُ (صحیح مسلم: حدیث ۳۹۸۸، مسند احمد کے ۶۹۰)

## لعنت بھیجننا

**سوال:-** لعنت کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی حکم بتائیے۔

**جواب:-** اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”مومن پر لعنت کرتا سے قتل کرنے کی طرح ہے۔“

**ترجمہ:-** کسی پر لعنت بھیجننا جبکہ وہ مسلمان مومن ہو قتل کرنے کے برابر گناہ ہے۔ ایک بار ایک شخص کی چادر کو ہوا ادھر ادھر آڑانے لگی تو اس نے ہوا پر لعنت بھیجی۔ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے یہ سن کر فرمایا:-

”اس پر لعنت نہ بھیجو کہ وہ تو صرف اللہ کی فرمانبردار ہے۔“

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

عَنْ أَبِنِ عَبَّاسٍ أَنَّ رَجُلًا لَعِنَ الرِّبِيعَ عِنْدَ النَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَقَالَ لَا تَلْعَنِ الرِّبِيعَ فَإِنَّهَا مَأْمُورَةٌ وَرَائِهٌ، مَنْ لَعَنَ شَيْئًا لَيْسَ لَهُ بِأَهْلِ رَجُوتِ الْلَّعْنَةِ عَلَيْهِ (سنن الترمذی: حدیث ۱۹۰۱)

ایسا طرح ایک بار ایک عورت نے اپنی اوٹھنی پر لعنت بھیجی تو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس عورت کی اوٹھنی کو باقی اوٹھوں سے الگ کر دیا۔ گویا یہ اس کی ایک طرح کی سزا تھی تاکہ وہ عورت دوبارہ ایجاد کرے۔

**حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-**

عَنْ عُمَرَ اَبْنِ خُصَيْفٍ أَنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَانَ فِي سَفَرٍ فَسَمِعَ لَعْنَةً فَقَالَ مَا هَذِهِ قَالُوا فُلَانَةً لَعِنَتْ رَاجِلَتَهَا فَقَالَ النَّبِيُّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ ضَعُوا عَنْهَا فَإِنَّهَا مَلْمُونَةٌ فَوَضَعُوا عَنْهَا قَالَ عُمَرُ اَبْنُ خُصَيْفٍ اَنْظُرْ إِلَيْهَا نَافِهًةً وَرَقَاءً (سنن البیهی: حدیث ۲۱۹۸)

## حادثہ پیشنا

**سوال:-** معمولی معمولی باتوں پر بچے مار پھیٹ پر اترتے ہیں۔ اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی حکم بتائیے۔

**جواب:-** اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”مسلمانوں کی غیبت نہ کرو، نہ ہدیہ واپس کرو، اور نہ مسلمانوں کو مارو۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

لَا تَقْتَلُوا الْمُسْلِمِينَ وَلَا تَرْدُوا الْهَدِيَّةَ وَلَا تَنْضِرُوا الْمُسْلِمِينَ (سنن ابو داؤد: حدیث ۳۶۳۶)

یعنی اگر تم میں سے کسی شخص کا پہنچا (مسلمان) بھائی سے جھگڑا ہو جائے تو اس کے چہرے پر طماقچہ نہ مارے

ایک اور حدیث میں ہے:-

إِذَا قَاتَلَ أَخَدُكُمْ أَخَاهُ فَلَا يَلْعَمَنَ الْوَجْهَ

**ترجمہ:-** لڑائی جھگڑا ناپسندیدہ حرکت ہے۔ مگر کبھی کبھار اس کی نوبت نہ چاہئے ہوئے بھی آئی جاتی ہے۔ بچوں میں اکثر ایسا ہوتا رہتا ہے۔ اذل تو اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے لڑائی جھگڑے سے اور ایک دوسرے کو مارنے سے منع کیا ہے،

اس لئے اس سے بچائی چاہئے لیکن اگر کبھی خدا نخواستہ ایسا ہوئی جائے تو کسی کے منہ پر طماقچہ ہرگز نہ مارا جائے۔

اسامنہ، والدین اور بڑے بہن بھائیوں کو بھی اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ اگر کبھی کسی چھوٹے بچے کو کسی شرارت پر

مزادی ہو تو اس کے منہ پر نہ ماریں کیونکہ ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے اس سے منع کیا ہے۔

## دھوکہ

**سوال:-** دھوکہ آج کل عام ہے۔ اس کے بارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کیا حکم ہے؟

**جواب:-** دھوکہ کے بارے میں ہمارے پیارے نبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جس نے دھوکہ کیا اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں۔“

حدیث کے الفاظ یوں ہیں:-

**مَنْ عَشَ فَلَيْسَ مِنَّا** (صحیح مسلم: حدیث ۷۱۳، ابن ماجہ: حدیث ۱۲۳۶)

ایک اور حدیث میں ہے:-

حضرت عبد اللہ بن عمر رضی اللہ تعالیٰ عنہ فرماتے ہیں کہ نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے دھوکہ سے منع فرمایا ہے۔

حدیث کے الفاظ یہ ہیں:-

**إِنَّ النَّبِيَّ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَايَ عَنِ النَّجْسِ** (بخاری: حدیث ۱۹۹۸، مسلم: حدیث ۲۷۹۲)

ایک حدیث حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ تعالیٰ عنہ نے اس طرح بیان کی۔ وہ کہتے ہیں کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”ایک دوسرے کو دھوکہ نہ دو۔“

حدیث کے الفاظ یہ ہیں:-

**لَا تَنْتَاجُ شَوَّا** (بخاری: حدیث ۱۹۹۱، مسلم: حدیث ۱۲۲۵)

**ترجمہ:-** مندرجہ بالا حدیثوں میں دھوکہ دینے سے سختی سے منع کیا گیا ہے حتیٰ کہ ایک حدیث میں یہ کہا گیا ہے کہ جس نے دھوکہ دیا وہ ہم میں سے نہیں یا اس کا ہم سے کوئی تعلق نہیں، اس کا مطلب یہ ہے کہ دھوکہ دینے والے شخص کو مسلم کیونٹی، مسلم قوم سے الگ کر دیا گیا ہے، اگر کوئی شخص مسلمان ہو اور دھوکہ کرے تو اسے جان لینا چاہئے کہ اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے اس کا کوئی تعلق نہیں۔ وہ اگرچہ زبان سے مسلمان ہونے کا دھوکہ کرے اور لوگوں سے کہتا پھرے کہ میں حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا امتی ہوں۔ اس کی اس بات کا کوئی اعتبار نہیں کیا جائے گا کیونکہ دھوکہ دینا اور اپنے آپ کو مسلمان کہنا اور حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا امتی ظاہر کرنا دو متقاضاً چیزیں ہیں۔ فصیحت اس میں ہمارے لئے یہ ہے کہ اگر تم میرے امتی اور مسلم کہلانا چاہئے ہو تو تمہیں دھوکہ فریب اور دیگر اسی طرح کی برائیوں کو چھوڑنا ہو گا۔

## چوری

**سوال:-** چوری کرنا بچوں اور بڑوں کی عادت بنتی جاتی ہے۔ اس کے باارے میں اللہ کے رسول صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا کوئی حکم بتائیے۔

**جواب:-** چوری کرنا بہت برقی عادت ہے ہمارے پیارے نبی کریم صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا:-

”جَبْ چُورْ چُورِيَ كَرْتَاهُ تَوَسْ مِنْ إِيمَانْ نَهِيَنْ رَهْتَلْ“ (صحیح بخاری: حدیث ۲۲۸۳)

حدیث شریف کے الفاظ یوں ہیں:-

لَا يَسْرُقُ السَّارِقُ حِينَ يَسْرُقُ وَهُوَ مُؤْمِنٌ يَخْرُجُ مِنْهُ الْإِيمَانَ فَإِنَّ اللَّهَ رَحِيمٌ إِلَيْهِ

یعنی جب چور چوری کرتا ہے اور وہ مومن ہوتا ہے تو اس وقت ایمان اس سے رخصت ہو جاتا ہے،

پھر اگر وہ توبہ کر لے تو ایمان لوٹ آتا ہے۔

**تفسیر:-** چوری کرنا ایمان کے خلاف ہے یعنی جو شخص مومن ہو وہ چور نہیں ہونا چاہئے کیونکہ ایمان کا تقاضا یہ ہے کہ اپنے آپ کو ہر برائی سے بچایا جائے۔ چوری ایک برائی ہے۔ ایک جرم ہے۔ بچوں کی یہ عادت ہوتی ہے کہ وہ آنکھ بچا کر گھر سے تھوڑے بہت پسیے چڑھتے ہیں۔ یہ عادت پھر بڑھتی رہتی ہے اور انسان عادی چوری بن جاتا ہے۔ بچوں کو خاص طور پر اس بات کا خیال رکھنا چاہئے کہ وہ چوری نہ کریں جو چیز ضروری ہو گھر والوں سے ماٹک کر لیں۔ اگر ماٹکنے پر وہ چیز نہ ملے تو صبر کریں مگر چوری نہ کریں۔ چوری کریں گے اور دوستوں کو پتا چلے گا تو بد نامی ہو گی۔ بڑے ہو کر چوری کی عادت نہیں چھوٹے گی اور پھر یہ چوری ایک دن اپنا کام دکھائے گی اور مجرموں میں نام شامل ہو گا۔ دنیا و آخرت میں سزا بھگتنا ہو گی۔ دنیا میں فتح بھی گئے تو آخرت میں کیسے بھیں گے؟